
Anual · ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309 · https://doi.org/10.59530/ANTHANN

VOLUMEN 72 (2025) · ROMA

https://doi.org/10.59530/ANTHANN


Anuario del Instituto Español
de Historia Eclesiástica · Roma

Dirección de contacto postal: 
Instituto Español de Historia Eclesiástica 

Via Giulia 151, 00186 Roma (Italia)
Tfno. +39 066889651

Correo-e: revista@ineroma.org
web: https://anthologicaannua.com

Consejo de Redacción
José Jaime Brosel Gavilá (director) 

Instituto Español de Historia Eclesiástica (Italia)
Fermín Jesús González Melado 

Instituto Español de Historia Eclesiástica (Italia)
Marta Pavón Ramírez 

Instituto Español de Historia Eclesiástica (Italia)
Hernán Javier Godoy Rodríguez 

Instituto Español de Historia Eclesiástica (Italia)
Rosamaria Di Costanzo 

Instituto Español de Historia Eclesiástica (Italia)

https://anthologicaannua.com


Consejo Científico Asesor
Carmen José Alejos Grau 

Universidad de Navarra (España) 
Begoña Alonso Ruiz 

Universidad de Cantabria (España)
Maximiliano Barrio Gozalo 

Universidad de Valladolid (España) 
Ottavio Bucarelli 

Pontificia Università Gregoriana (Italia) 
Émilie Corswarem 

Fonds de la Recherche Scientifique-FNRS/Université de Liège (Bélgica)
Pablo González Tornel 

Museo de Bellas Artes de Valencia (España)
Esteban Hernández Castelló 

Universität Hamburg (Alemania)
Johan Ickx 

Archivio Storico della Sezione per i Rapporti con gli Stati e le Organizzazioni 
Internazionali della Segreteria di Stato (Ciudad del Vaticano)

Juan María Laboa Gallego 
Universidad Pontificia Comillas (España) 

Adoración Moreno Martínez 
Universitat Autònoma de Barcelona (España) 

James W. Nelson Novoa 
University of Ottawa (Canadá)
Anna Isabel Peirats Navarro 

Universidad Católica de Valencia San Vicente Mártir (España) 
Felipe Pereda Espeso 

Harvard University (EE.UU.) 
Pierantonio Piatti 

Pontificio Comitato di Scienze Storiche (Ciudad del Vaticano)
Roberto Regoli 

Pontificia Università Gregoriana (Italia)
Esther Tello Hernández

Institución Milá y Fontanals de investigación en Humanidades-CSIC (España) 
José Ramón Urquijo Goitia 

Instituto de Historia-CSIC (España)
Dries Vanysacker 

Katholieke Universiteit Leuven (Bélgica)
Manuel Vaquero Piñeiro 

 Università degli studi di Perugia (Italia)



Derechos de autor (Copyright). Los trabajos publi-
cados de forma impresa o electrónica en la revista 
Anthologica Annua son propiedad del Instituto 
Español de Historia Eclesiástica de Roma. Será ne-
cesario citar explícitamente la procedencia para cualquier reproducción parcial 
o total de los trabajos publicados en ella. Los trabajos de la edición electrónica 
de Anthologica Annua son editados bajo una licencia Creative Commons Re-
conocimiento-NoComercial-SinObra-Derivada 4.0 (https://creativecommons.
org/licenses/by/4.0/). Asimismo, la revista Anthologica Annua autoriza y 
anima a los autores a difundir electrónicamente la versión post-print (forma 
final, revisada, aceptada y maquetada) de los trabajos publicados en sus páginas 
webs o en cualquier repositorio de acceso abierto (Open Access), siempre que 
se incluya la mención de la revista y el 
enlace a la publicación original. Seguimos 
la política de auto-archivo Sherpa-RoMEO 
color azul.

Maquetación e impresión. walk[think]® (SBQMEDIA SL). 6-7ª. 46003 Valencia 
(España). Tfno.: +34 961104121; correo-e: hola@walkthink.es.

Distribución y venta. La revista Anthologica Annua se intercambia con publi-
caciones académicas sobre teología, filosofía, historia de la Iglesia y disciplinas 
afines de cualquier país y lengua. Los intercambios, suscripciones y adquisiciones 
en papel se realizarán mediante petición a la Secretaría de la revista. 

Identificación. ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309 · https://doi.org/10.59530/ 
ANTHANN

Depósito Legal. BU-383-1993

Título clave. Anthologica Annua. Anuario del Instituto Español de Historia 
Eclesiástica de Roma

Título abreviado. Anthologica Annua

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.59530/ANTHANN
https://doi.org/10.59530/ANTHANN


Identidad. Anthologica Annua es la revista científica publicada por el Insti-
tuto Español de Historia Eclesiástica, con sede en la Iglesia Nacional Española 
de Roma. El primer volumen de la revista se publicó el año 1953, con el fin de 
recoger los trabajos desarrollados durante los tres primeros años de este centro 
de investigación (fundado el 24 de diciembre de 1949). Si bien en los primeros 
años tuvo un carácter de miscelánea por los temas tratados, a partir de 1958 la 
revista se especializó en estudios de historia eclesiástica.
Las publicaciones del Instituto Español de Historia Eclesiástica se comple-
mentan con la colección Monografías, la serie Monumenta Hispaniae Vaticana 
(edición sistemática de la documentación pontificia referente a España) y los 
Subsidia (catálogos e inventarios de fondos de archivos y bibliotecas romanos 
con documentación referente a España). A ello se une las publicaciones que se 
están editando con otras instituciones.
Desde 1953 la revista se ha editado ininterrumpidamente. Actualmente realiza 
intercambios con más de 150 revistas de ámbito nacional e internacional.
Desde el número 66 (2019), la revista impresa en papel ha sido sustituida por la 
edición online en formato PDF, disponible en la dirección web: https://anthologi-
caannua.com

Cobertura temática. La revista Anthologica Annua publica trabajos de investi-
gación sobre historia eclesiástica de España, privilegiando aquellos basados en la 
documentación recogida en los archivos y bibliotecas vaticanos y romanos, entre 
los que se encuentran los fondos documentales conservados en esta institución. 
Entre estos estudios tienen un lugar preponderante las relaciones entre la Iglesia 
en España y la Santa Sede, las relaciones Iglesia-Estado o la presencia española en 
Roma y en la curia pontificia, también desde la perspectiva de la historia del arte.
Así mismo aborda temas relacionados con la historia eclesiástica de Hispa-
noamérica en su relación con la Santa Sede, singularmente en el periodo de 
presencia española. 

Números publicados. 72 (2025).

Frecuencia de publicación. Periodicidad anual (diciembre).

Secciones. La revista puede iniciarse, por razones institucionales, con una 
editorial o un documento conmemorativo. En la sección Estudios se in-
cluyen artículos de investigación, que deberán ser originales y no estar pen-
dientes de su publicación en otro medio. En cuanto a la forma, estos deben 
ajustarse a nuestras normas de publicación, no superar las 15.000 palabras, 
y podrán ser remitidos en castellano, inglés, francés, alemán, italiano o por-
tugués. La sección Notas y documentos contiene estudios inéditos breves, que 
tengan una especial relevancia en el ámbito histórico. En cuanto a la forma, 
los estudios deben ajustarse a nuestras normas de publicación y no superar las 
7.500 palabras. Finalmente, cada número podrá ser cerrado con Recensiones 
y bibliografía de interés, de no más de 2.000 palabras. 

https://anthologicaannua.com

https://anthologicaannua.com



Normas de estilo. La revista ha adoptado el Manual de estilo Chicago-Deusto 
(edición 2013). En referencia a las citas bibliográficas, este propone dos siste-
mas: (1) notas y bibliografía y (2) autor-fecha. La revista ha optado por el siste-
ma 1, denominado notas y bibliografía, considerando que es preferido por su 
utilidad y adaptación a la metodología en humanidades.

Sistema de evaluación. Los artículos serán revisados por, al menos, dos eva-
luadores expertos en la materia de forma anónima. Siempre que sea posible, se 
incluirán en el proceso de revisión especialistas que no estén vinculados con el 
Instituto Español de Historia Eclesiástica de Roma. Los evaluadores no solo da-
rán su veredicto positivo o negativo, sino que también ofrecerán propuestas de 
mejora, en caso de que el artículo sea aceptado. En el supuesto de que los evalua-
dores discrepen en su juicio, el manuscrito se enviará a un tercer evaluador. La 
respuesta será enviada al autor en un plazo inferior a tres meses desde la fecha 
de la recepción del artículo.

Compromiso ético. La revista Anthologica Annua publica ordinariamente tra-
bajos inéditos y de calidad científica contrastada por nuestros evaluadores. Los 
autores se comprometen a garantizar que sus trabajos son originales, no incu-
rren en malas prácticas editoriales (deformación o invención de datos, plagio, 
duplicidad, etc.), poseen los permisos necesarios (reproducción de imágenes, 
etc.) y cumplen con la legalidad vigente. Excepcionalmente, el consejo editorial 
podrá publicar trabajos no inéditos por razones de interés, siempre que se reciba 
el consentimiento de la edición original. Asimismo, el equipo editorial de la re-
vista velará por evitar el plagio. A tal fin, el artículo pasará tres filtros: la prime-
ra supervisión del consejo de redacción, la revisión por pares de los dos evalua-
dores y la búsqueda aleatoria de posibles secciones plagiadas con la herramienta 
Crossref Similarity Check, a través del software iThenticate. Los manuscritos en 
los que se evidencie que textos significativos han sido plagiados serán elimina-
dos del proceso de evaluación. Las afirmaciones y evidencias expuestas en cada 
trabajo son de exclusiva responsabilidad de sus autores. La revista no asume los 
puntos de vista expuestos por sus colaboradores. Anthologica Annua se adhie-
re e intenta cumplir los criterios éticos del Committee on Publication Ethics 
(Code of Conduct and Best Practices Guidelines for Journals Editors, COPE). Por 
último, la publicación escrita es editada en papel ecológico libre de cloro, como 
medida de respeto al medio ambiente.

Declaración de privacidad. Los nombres, direcciones de correo-e y cualquier 
otro dato de índole personal que aparecen en la revista impresa y/o en la web 
serán usados exclusivamente para los fines de la revista y no serán utilizados 
para ningún otro propósito.
La versión completa de las políticas editoriales y de la normativa metodológica 
se encuentra disponible en la web de la revista: https://anthologicaannua.com

https://anthologicaannua.com


Sumario / Contents

VOLUMEN 72 (2025)
ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309  

https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.0
Instituto Español de Historia Eclesiástica de Roma

Anuario del Instituto Español
de Historia Eclesiástica · Roma

La Lettera del Santo Padre Francesco sul rinnovamento 
dello studio della Storia della Chiesa. 
Invito alla lettura: temi e suggestioni .............................................................11
Letter of the Holy Father Francis on the renewal of the study of Church history. 
Invitation to reading: themes and suggestions

Gianni La Bella

Artículos / Articles
El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599 ................................. 23
The Judicial Process against Juan Bautista Vives in 1599

Francisco Juan Martínez Rojas

Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507) .................. 43
The Cardinals of the Crown of Aragon and the Succession Crisis: 
Origins of the Montserrat Confraternity in Rome (1504-1507)

Álvaro Fernández de Córdova

En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730 ............................................ 75
In defense of the procurator of the Spanish nation in Rome. 
The memorial of Nicolás Ruiz y Córdoba of 1730

José Antonio Calvo Gómez

Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente de los Reyes Católicos 
en Roma. Semblanza y legado artístico a través de su sepulcro renacentista.....109
Gonzalo de Beteta, the first permanent ambassador of the Catholic Monarchs 
in Rome. Biographical sketch and artistic legacy through his Renaissance tomb

Juan Manuel Martín García



Reivindicación de Jovellanos y del ‘Informe de Ley Agraria’ 
por el deán Arboleya ....................................................................................... 155
Rehabilitation of Jovellanos and of the ‘Report on Agrarian Law’ by dean Arboleya

Juan José Tuñón Escalada

Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585 .................................................... 183
Recibiendo el mundo en el Palacio Apostólico: 
la ‘guardaroba’ de Gregorio XIII en abril de 1585

James W. Nelson Novoa

Un documento del Archivo de la Obra Pía: 
El cabildo compostelano y la defensa de su jubileo 
a mediados del siglo XVIII .............................................................................. 219
A document from the Archive of the Obra Pía. The Chapter of Santiago 
de Compostela and the defense of Its Jubilee in the Mid-18th Century

Anxo Rodríguez Lemos

De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)...................................................................241
From Rome to Valencia: The Textual and Devotional Reconfiguration 
of Saint Catherine of Siena as a model of holiness in the Kingdom of Valencia 
(15th Century)

Anna Peirats

Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma .................................. 267
Jubilee Years 1750 and 1775: music and pageantry 
at San Giacomo degli Spagnoli in Rome

Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez 
al Papa Julio II en 1510 .................................................................................. 285
Study of an unpublished plea from Teresa Enríquez to Pope Julius II in 1510

Carmen Poblete Trichilet

A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción .............313
In the Manner of Rome: The Veronica of Jaén, the Relic and the Devotion

Felipe Serrano Estrella



Recensiones / Book Reviews
Maximiliano Barrio Gozalo, Las Iglesias nacionales de España en Roma: 
Santiago y Montserrat ....................................................................................  347

José Cuesta Revilla

Patrícia Marques de Souza, El Ars Moriendi: 
¿Cómo enseñar y aprender a bien morir en la Baja Edad Media? ............... 353

Anna Peirats





ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1

11ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

La Lettera del Santo Padre Francesco 
sul rinnovamento dello studio 

della Storia della Chiesa. 
Invito alla lettura: temi e suggestioni*

Letter of the Holy Father Francis 
on the renewal of the study of Church history. 
Invitation to reading: themes and suggestions

Carta del Santo Padre Francisco 
sobre la renovación del estudio 

de la historia de la Iglesia. 
Invitación a la lectura: temas y sugerencias

Gianni La Bella
Pontificio Comitato di Scienze Storiche

Santa Sede
Università degli Studi di Modena e Reggio Emilia

Reggio Emilia, Italia
giannilb22@gmail.com

1. Introduzione
Un versatile poeta italiano, Tonino Guerra, scrittore, critico letterario, 

geniale sceneggiatore dei più importanti film realizzati da Federico Fellini e 
Michelangelo Antonioni, era solito ricordare che quando gli chiedevano cos’è 
la storia e cos’è la memoria, rispondeva sempre con un aneddoto della sua 
infanzia. «Io racconto sempre che mio nonno quando camminava si guardava 
continuamente indietro. Una volta gli chiesi: “Nonno perché vi voltate sempre 
indietro?”. [Al tempo in Italia, anche ai genitori si dava, per rispetto, del voi]. 

*	 A modo di prologo, la rivista si apre con il presente articolo, che riproduce la Conferenza inaugurale 
del Workshop «Studiare la Storia della Chiesa oggi», dedicato alla Lettera del Santo Padre Francesco 
sul rinnovamento dello studio della Storia della Chiesa (21 novembre 2024). L’incontro, organizzato 
dal Pontificio Comitato di Scienze Storiche e dall’Istituto Spagnolo di Storia Ecclesiastica, si è svolto 
il 28 novembre 2025 nella Sala delle Conferenze di quest’ultimo Istituto. L’evento era inserito nel 
programma dell’Adunanza plenaria del Pontificio Comitato di Scienze Storiche».

mailto:giannilb22@gmail.com


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

12 Gianni La Bella

Lui rispose: “Bisogna, perché è da lì che viene il modo per andare avanti”».1

Anche Francesco in numerosi passaggi del suo pontificato e soprattutto 
nella sua enciclica Fratelli tutti, ha più volte ribadito che «senza memoria non 
si va avanti, non si cresce, senza una memoria integra e luminosa» (n. 249). 
La storia, per Bergoglio, non è erudizione, accademia, nozionismo, ma uno 
strumento imprescindibile e necessario per orientare l’agire dei credenti nelle 
dinamiche socio-politiche del mondo attuale, alla luce di un’evangelica lettura 
dei segni dei tempi. Questa espressione, com’è noto, resa popolare da Giovanni 
XXIII, compare in numerosi decreti del Concilio Vaticano II ed ha rivoluziona-
to l’approccio del rapporto Chiesa-Mondo, e rappresenta, a mio avviso, il filo 
conduttore, il telón de fondo, come si direbbe in America Latina, alla base delle 
considerazioni messe a punto da Francesco nella sua Lettera sul Rinnovamento 
dello Studio della Storia della Chiesa. Il grande teologo protestante Karl Barth 
ha sintetizzato il senso di questa comune opera di discernimento dei segni dei 
tempi, con un’espressione divenuta celebre: «Il cristiano dovrebbe avere in una 
mano il giornale e nell’altra la Bibbia».

2. Un mondo senza storia
Che oggi ci sia una crisi della storia, e sotto alcuni aspetti una patologia 

della memoria, come sostiene lo storico franco-bulgaro Tzvetan Todorov, è 
sotto gli occhi di tutti e non credo sia necessario spendere molte parole per 
documentarlo. Spesso si pensa erroneamente che il culto della memoria che 
nelle nostre società contemporanee ha assunto la veste di una nuova religione 
civile, sia il modo migliore per promuovere la conoscenza storica, ma non è così. 
L’assolutizzazione, o a volte, la pietrificazione della memoria, è uno dei fattori 
che più ha contribuito alla crisi della conoscenza storica e alla marginalizza-
zione di questa disciplina scientifica. Dovunque ci volgiamo, scorgiamo i segni 
di questa “eclissi”: in ambito accademico e scolastico, nella vita quotidiana, 
nell’agire del mondo politico, nella cultura dell’opinione pubblica, e soprat-
tutto, nella sensibilità delle giovani generazioni. L’atteggiamento più diffuso 
è che la storia è antiquariato, archeologia nei confronti di un passato che non 
ha niente da dire alla quotidianità della mia vita. Senza nostalgia si può certa-
mente affermare che da tempo la storia ha cessato di venir considerata come 
magistra vitae. Qualcosa di decisivo è effettivamente cambiato negli ultimi 
decenni, nel rapporto che abbiamo stabilito con il tempo trascorso. La perdita 
del suo significato è il frutto, per dirla in rapida sintesi, di una serie di fattori 
che si alimentano e si sostengono vicendevolmente, che qui mi limiterò solo ad 
elencare: la marginalizzazione della storia, a favore della cultura scientifica, 
nell’ambito dei cicli scolastici e formativi elaborati dalle politiche pubbliche; la 
crisi dell’idea di stato-nazione; la giuridicizzazione della memoria, vale a dire 
l’accresciuto ricorso alle leggi e ai tribunali per definire l’interpretazione di 

1	 Carlo Petrini, «Tonino Guerra: Io, la poesia e la memoria», La Repubblica, 15 marzo 2011.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

13La Lettera del Santo Padre Francesco sul rinnovamento dello studio 
della Storia della Chiesa. Invito alla lettura: temi e suggestioni

determinati fatti storici, grazie a normative legali e sanzionatorie. Ed infine, i 
radicali cambiamenti di scenario prodotti dalla rete e da internet che sono sotto 
i nostri occhi e su cui non mi dilungherò più di tanto, che hanno affermato 
una nuova dimensione esperienziale e cognitiva nella quale ogni distinzione 
si annulla, nell’illusione di vivere in una contemporaneità atemporale. Oggi 
è lo smartphone il perno del nostro istante, il fulcro attorno al quale ruota la 
nostra quotidianità che ci trascina nel miraggio illusorio di una connessione 
permanente, che ci rende avulsi da ciò che di reale sta avvenendo, in ogni 
momento del nostro “adesso”. Scenari che riducono la vita ad un selfie, ad una 
sequenza liquida di istanti, come direbbe Zygmunt Bauman. Una delle più 
gravi patologie che sembra profilarsi al nostro orizzonte collettivo, soprattutto 
tra le generazioni dei nativi digitali, è l’astinenza compulsiva da connessione, 
provocata dalla crisi del trasferimento della comunicazione e della conoscenza, 
dalla parola all’immagine, all’origine di una diversa percezione della realtà, 
centrata unicamente “sul vedere”. Ogni giorno nel mondo vengono postate 200 
milioni di foto su Facebook, 80 milioni sono condivise su Instagram e più di 250 
milioni trasmesse via WhatsApp. Ciò ci rende tutti solo concentrati “sull’oggi 
e sull’adesso”, in una sorta di eterno presente, che è causa di una crisi antro-
pologica i cui danni sono trasversali e spaziano dalla vita privata, alla sfera 
pubblica. Il tempo snaturato ci trascina alla pressione della fretta, considerata 
necessaria e inevitabile. Il tempo si sbriciola e la nostra identità si ripiega in un 
unico orizzonte, caratterizzato dal monoteismo dell’Io e dalla morte del prossimo, 
come ha scritto un noto sociologo italiano, Luigi Zoja. Ciò che oggi è in crisi, 
nella sostanza, è la nozione stessa di cultura, ridotta ad un sistema di codici 
decontestualizzati e spesso globalizzati, che invadono le università, come le 
nostre cucine, in una deculturazione globale, che non risparmia nemmeno le 
grandi religioni, in un planetario appiattimento nella mentalità secolarizzata 
della post-modernità ove le certezze si dissolvono, le istituzioni perdono rigidità, 
le identità si fanno fluide, i legami sociali diventano non vincolanti. Nell’ambito 
di questo processo di universale deculturazione, di cui la crisi della storia è 
parte, come ha documentato Olivier Roy nei suoi studi, anche le religioni sono 
state fortemente toccate e tra queste quella cristiana. Si pensi alla Teologia 
della Prosperità, al Neo-Protestantesimo o Neo-Pentecostalismo, come al nuovo 
credo delle emozioni individuali e del miracolo. Ma un’altra ambizione attra-
versa la nostra contemporaneità, in questa stagione del “culto della forza” ed è 
quella di riscrivere la storia in parte negandola, o addirittura manipolandola, 
secondo le nostre intenzioni. Alludo a quel fenomeno oggi molto diffuso della 
cancel culture, che invade la scena pubblica, animata dal desiderio di purificare 
l’accaduto attraverso la fantasia di un nuovo inizio puro e immacolato, e che 
può fare affidamento su quell’ibrido movimento di risveglio delle minoranze, 
noto come woke, i cui effetti si rivelano più che mai inquietanti. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

14 Gianni La Bella

3. Papa Francesco e il rinnovamento dello studio della storia
Ha scritto Jurij M. Lotman che «la storia intellettuale dell’umanità si può 

considerare una lotta per la memoria. Non a caso la distruzione di una cultura 
si manifesta come distruzione della memoria, annientamento dei testi, oblio 
dei nessi».2 La verità di questa considerazione non ha bisogno di essere dimo-
strata, basta ripercorrere con la mente le vicende degli ultimi secoli per averne 
numerose ed evidenti conferme. Nella prefazione ad un libro che raccoglie le 
testimonianze orali della vita in Germania durante l’Olocausto, Elie Wiesel ha 
scritto qualcosa che è profondamente in sintonia con questa preoccupazione: «Il 
rischio è quello di dimenticare. L’oblio, tuttavia, non ha effetto solo sui morti. 
Se dovesse trionfare, le ceneri del passato ricopriranno le speranze del futuro».3 

Con un’intuizione profetica, che ha stupito tanti, papa Francesco il 21 
novembre 2024 ha pubblicato una Lettera sul rinnovamento dello studio della 
Storia della Chiesa, dopo che il 4 agosto dello stesso anno ne aveva reso nota 
un’altra Lettera sul ruolo della letteratura nella formazione, testi che si compe-
netrano e si integrano profondamente, al di là delle loro differenti narrative 
e prospettive. Questo breve, ma denso documento, si inquadra, a mio avviso, 
nel solco di quell’aggiornamento conciliare che faceva perno su un’immersione 
della Chiesa nella storia, che per secoli si era proclamata al di fuori e al di sopra 
di essa, finendo per autocomprendersi come cittadella assediata dal mondo, 
autorassicurata dalla propria condizione atemporale e immutabile, innanzi alla 
caducità del divenire. Questa posizione astorica, o forse meglio antistorica, ha 
reso a lungo la Chiesa a disagio con la storia, estranea e per certi aspetti ostile, 
come ha scritto Andrea Riccardi, al senso e alla prospettiva di questa discipli-
na, il che le ha impedito a lungo di cogliere le situazioni in cui si trovava ad 
operare. Il trauma prodotto dalla crisi modernista ha alimentato una cultura 
del sospetto, che ha favorito il divorzio tra Chiesa e storia, per larga parte del 
Novecento. Nei curricula della formazione ecclesiastica la storia è rimasta a 
lungo marginale, se non assente. Nella riforma degli studi del 1931, con la 
Costituzione Apostolica Deus Scientiarum Dominus, l’insegnamento di questa 
disciplina è ancora assente. Solo nel 1932 verrà fondata la prima (e per alcuni 
versi ancora unica) Facoltà di Storia, in una Università Pontificia, la Gregoriana, 
a cui darà un contributo importante il Gesuita tedesco, Robert Leiber, stretto 
collaboratore di Pio XII. Sarà solo nel 1954 che la Chiesa opererà la sua prima 
significativa inversione di tendenza, con la nascita del Pontificio Comitato di 
Scienze Storiche, con cui il papa lega la ricerca storica alla coscienza che la 
Chiesa ha di sé stessa, lanciando un appello per studi imparziali e liberi da 
preconcetti. Con il Vaticano II, la storia entra a pieno titolo nella vita della 
Chiesa. Giovanni XXIII richiama al valore della dimensione storica i “profeti 

2	 Jurij Mihajlovič Lotman e Boris Andreevič Uspenskij, Tipologia della cultura (Milano: Bompiani, 
1975), 31.

3	 Sylvia Rothchild, ed., Voices from the Holocaust (New York: New American Library, 1981), 4.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

15La Lettera del Santo Padre Francesco sul rinnovamento dello studio 
della Storia della Chiesa. Invito alla lettura: temi e suggestioni

di sventura”. La parola Historia ricorre ben 63 volte nei vari testi conciliari. 
Paolo VI nella sua prima enciclica Ecclesiam Suam, invita la Chiesa ad avere 
«una vigile capacità di studiare i segni dei tempi» (n. 52). 

Bergoglio ha condensato nella sua lettera considerazioni innovative e signi-
ficative, tese a rivalutare il metodo storico, come strumento per discernere, alla 
luce dei segni dei tempi, le dinamiche socio-politiche del mondo contemporaneo, 
in un’era particolarmente drammatica, caratterizzata dal caos, dalla violenza 
e dalle polarizzazioni fatte di anatemi, minacce, denunce, fake news, censure. 

Già nella sua enciclica Fratelli tutti, Francesco aveva dedicato, non a caso, 
un intero capitolo alla Fine della coscienza storica, dal n. 13 al n. 17, sostenen-
do come questa rappresenti un grave pericolo per il futuro dell’umanità, ma 
anche per l’orientamento della Chiesa, poiché nel cristianesimo il rapporto 
tra fede e storia è un legame inscindibile. La storia è il luogo privilegiato 
dell’incontro tra Dio e l’uomo. Quando nel Credo affermiamo che Gesù patì 
sotto Ponzio Pilato, collochiamo storicamente l’epifania di Dio, il che significa 
che la morte di Gesù è iscritta nella nostra professione di fede e che questo è 
un fatto storico realmente accaduto in un punto del tempo e dello spazio. «È 
nel tempo e dunque nella storia che si svolge, -scrive Marc Bloch nelle pagine 
introduttive della sua Apologia della Storia- il grande dramma del Peccato e 
della Redenzione».

Bergoglio non è uno storico di professione, mi si lasci passare il termine, 
come Giovanni XXIII. Questa Lettera non è frutto della sua familiarità con la 
prassi e le metodologie di questa disciplina, ma della sua esperienza umana, 
spirituale, pastorale e religiosa, che è all’origine della sua riflessione. Al n. 13 
dell’enciclica, scrive:

Per questo stesso motivo si favorisce anche una perdita del senso della storia che 
provoca ulteriore disgregazione. Si avverte la penetrazione culturale di una sorta 
di «decostruzionismo», per cui la libertà umana pretende di costruire tutto a par-
tire da zero. Restano in piedi unicamente il bisogno di consumare senza limiti e 
l’accentuarsi di molte forme di individualismo senza limiti.

Ciò è frutto, per il papa, di quella globalizzazione che cancella e svuota 
ogni identità, di quella fideistica fiducia verso la divinizzazione del mercato, 
all’origine di un malinteso senso della libertà, che spinge gli uomini a pensarsi 
come isole, senza legami, senza radici, senza passato e comune identità. Un 
modo efficace di dissolvere questa coscienza storica e con essa ogni forma di 
pensiero critico, è quello di svuotare il senso profondo di alcune parole fonda-
mentali del nostro lessico collettivo, come democrazia, libertà, giustizia, unità, 
bene comune. In numerose occasioni Francesco ha richiamato all’importanza 
della storia, si veda ad esempio il discorso tenuto in occasione della Comme-
morazione del 50° Anniversario della Riforma Protestante nel 2017, o quello 
in occasione dell’apertura degli Archivi Vaticani relativi al periodo di Pio XII 
nel 2020, sui cui ritornerò più avanti. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

16 Gianni La Bella

Tra i principali obiettivi della sua missiva c’è quello di promuovere una 
reale sensibilità storica ed una «chiara familiarità con la dimensione storica 
propria dell’essere umano», cioè la capacità di unire, valorizzare e interpretare 
le relazioni e i legami con le generazioni che ci precedono. La storia è radice che 
ci protegge dallo spaesamento, direbbe Todorov, e da ogni vento di dottrina. Il 
ricorso, in modo appropriato, agli strumenti e alle metodologie di questa scienza, 
aggiunge il papa, ci protegge da una «concezione troppo angelica della Chiesa, 
di una Chiesa che non è reale perché non ha le sue macchie e le sue rughe». 
Ciò può aiutare la Chiesa a fare tesoro dei suoi errori e delle sue cadute. Non si 
tratta, per Bergoglio, solo di integrare il tradizionale bagaglio culturale della 
formazione dei “nuovi presbiteri”, attraverso una superficiale opera di maqui-
llage, ma di permettere l’acquisizione di una reale familiarità con gli strumenti 
di analisi e di valutazione di questa disciplina, che consente di rapportarsi al 
mondo, con un «senso delle proporzioni e della misura», rappresentando un 
efficace antidoto alla diffusione di artefatte «memorie identitarie ed esclusive», 
in grado di svelare le manipolazioni prodotte da arbitrari revisionismi. La storia 
è, nella sua sensibilità, la medicina, mi si lasci passare il termine, per contrastare 
quella diffusa narrativa centrata sulla logica binaria, che divide il mondo in 
vittime e carnefici, quel millenarismo settario, che considera imminente l’arrivo 
di un catastrofico scontro di civiltà, che il papa ha contrastato con fermezza, 
sin dai primi passi del suo pontificato, rifiutando la polarizzazione e scegliendo 
sempre il dialogo espresso nel negoziato. 

Nella sua lettera affronta nello specifico tre questioni vitali: l’importanza di 
collegarci alla storia, la memoria della verità intera e lo studio della storia della 
Chiesa. Rispetto a questo primo punto il papa sottolinea come la comprensione 
della realtà richieda la diacronia, laddove «la tendenza imperante -scrive- è 
quella di affidarsi a letture dei fenomeni che li appiattiscono sulla sincronia: 
insomma, una sorta di presenza senza passato», che rappresenta una forma di 
cecità innanzi alle numerose manipolazioni della memoria. L’ultima parte del 
suo testo la dedica a quelle che ha definito «piccole osservazioni». Nella prima 
rivendica la necessità che la storia recuperi la sua piena autonomia e si liberi 
da quella posizione ancillare nei confronti della teologia, la quale troppo spesso 
si è mostrata incapace di entrare realmente in dialogo con la realtà viva ed 
esistenziale degli uomini e delle donne del nostro tempo. Una seconda osser-
vazione, a mio avviso particolarmente importante, è di carattere metodologico 
e formativo, ed è connessa ad una riappropriazione, da parte delle giovani 
generazioni, dei tesori fondamentali della tradizione cristiana, come la Lettera 
a Diogneto, la Didaché, o gli Atti dei Martiri, attraverso uno studio fondato sul 
«rigore e la precisione», ma anche sulla «passione e il coinvolgimento», che 
colmi le lacune di quel diffuso analfabetismo religioso e culturale, di ignoranza 
delle fonti, oggi ahimè assai diffuso. L’ultima di queste osservazioni, il papa 
la riserva ad un tema, come lui stesso riconosce, che gli sta particolarmente a 
cuore, ed è quella che non si perdano, nel convulso vivere del tempo globaliz-
zato, dominato dalla logica del presentismo, «le tracce di coloro – scrive – che 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

17La Lettera del Santo Padre Francesco sul rinnovamento dello studio 
della Storia della Chiesa. Invito alla lettura: temi e suggestioni

non hanno potuto far sentire la loro voce nel corso dei secoli, fatto che rende 
difficile una ricostruzione storica fedele». Non è forse «un cantiere di ricerca 
privilegiata, per lo storico della Chiesa, -si chiede- quello di riportare alla luce 
quanto più possibile, il volto popolare degli ultimi e quello di ricostruire la storia 
delle loro sconfitte e delle sopraffazioni subite, ma anche delle loro ricchezze 
umane e spirituali?». Francesco è preoccupato che questo tramonto della storia 
cancelli il ricordo e la memoria, relegando nel dimenticatoio il male compiuto 
sui deboli e gli indifesi, come ad esempio con la Shoah e la bomba atomica di 
Nagasaki ed Hiroshima, ma anche il dolore provocato da altri drammatici fatti 
storici, antichi e contemporanei, come il traffico di schiavi, i massacri etnici, 
le persecuzioni, i naufragi dei migranti, non occultando, allo stesso tempo, la 
resilienza di coloro che hanno resistito al male, sino al martirio. «È facile oggi 
cadere nella tentazione di voltare pagina -ha scritto nella Fratelli Tutti- dicendo 
che ormai è passato molto tempo e che bisogna guardare avanti. […] non mi 
riferisco solo alla memoria degli orrori, ma anche al ricordo di quanti, in mezzo 
a un contesto avvelenato e corrotto, sono stati capaci di recuperare la dignità e 
con piccoli o grandi gesti hanno scelto la solidarietà, il perdono, la fraternità. 
Fa molto bene fare memoria del bene» (n. 249).

Quello del martirio è un tema cruciale nella geopolitica del pontificato. 
La memoria di coloro «che hanno lavato le loro vesti, rendendole candide nel 
sangue dell’Agnello», come recita l’Apocalisse, non deve andare perduta, anzi 
deve essere recuperata in maniera documentata, poiché i nomi di molti non 
sono conosciuti, alcuni sono stati infangati dai loro persecutori, mentre altri 
sono stati occultati dai loro carnefici. Per questo il papa, il 3 luglio 2023, com’è 
noto, ha deciso di costituire una Commissione permanente per la Memoria dei 
Nuovi Martiri, nell’ambito del Dicastero delle Cause dei Santi, con la specifica 
finalità di raccogliere le lacrime di questi testimoni. La memoria dei Nuovi 
Martiri è, nella sua sensibilità, l’immagine su cui rimodellare e plasmare l’iden-
tità della Chiesa, innanzi alla crisi della modernità: un affresco del Vangelo 
delle Beatitudini vissuto sino allo spargimento di sangue. Con questa lettera 
Francesco ha dato nuovo impulso allo sviluppo di una nuova sensibilità storica, 
nella vita della Chiesa, in sintonia con quella visione espressa da Henri Marrou 
come «una forma di amicizia con l’altro da sé», sottolineando che lo studio della 
storia della Chiesa è andato ormai da tempo al di là delle mura delle istituzioni 
ecclesiastiche, e a non temere il processo di «laicizzazione» di questa disciplina, 
ma frequentarlo come «un cantiere aperto a tutti».

4. La Chiesa non ha paura della storia 
Il papa ha dato seguito tangibile a queste sue parole, prendendo una de-

cisione che non ha precedenti. Con una procedura indubbiamente inedita per 
le consuetudini pontificie, ha aperto gli Archivi Vaticani, senza dover aspettare 
i settant’anni previsti dalle regole canoniche, mettendo a disposizione della 
Conferenza Episcopale Argentina tutti i fondi conservati presso la Segreteria 
di Stato, il Consiglio degli Affari Pubblici della Chiesa e la Nunziatura Aposto-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

18 Gianni La Bella

lica di Buenos Aires, relativi agli anni dal 1966 al 1983, al fine di ricostruire le 
vicende della Chiesa Argentina durante gli anni della dittatura militare. Una 
vicenda che lo ha coinvolto personalmente e su cui ha sentito l’esigenza di fare 
luce. Una decisione avvertita da alcuni ambienti ecclesiastici come avventata e 
pericolosa poiché avrebbe potuto causare un grave discredito per le istituzioni 
ecclesiastiche. In quel periodo di tenebra in cui anche all’interno della Chiesa 
le ombre non mancarono e molti sacerdoti e perfino vescovi furono uccisi, ha 
ricordato Francesco, nella sua autobiografia: «ho dato disposizione di aprire gli 
Archivi Vaticani nel nome di una memoria piena e integra». Il 4 marzo 2019, 
in occasione dell’annuncio dell’apertura degli Archivi relativi al pontificato di 
Pio XII, Francesco ha affermato: «La Chiesa non ha paura della storia, anzi la 
ama, e vorrebbe amarla di più e meglio, come la ama Dio! Quindi, con la stes-
sa fiducia dei miei Predecessori, apro e affido ai ricercatori questo patrimonio 
documentario».4 Ha equiparato la conoscenza storica «all’ingegneria dei ponti», 
che rende possibili rapporti fruttuosi tra persone, culture e mondi, strumento 
indispensabile per la riconciliazione e la pace, rivendicando che accanto al 
«dovere della memoria» è necessario che si promuova anche un «dovere della 
storia», oggi necessaria più che mai a ravvivare la fiamma della coscienza 
collettiva. In più occasioni il papa ha citato le parole di Paolo VI il quale ci ha 
insegnato che «il metodo storico è una dura scuola, un maestro esigente, una 
disciplina di primordine per la formazione dello spirito: disciplina austera, 
senza dubbio, ma i cui frutti sono nutrienti e gustosi».5 Non è un caso, infatti, 
che Bergoglio abbia auspicato nel 2023 la costruzione di un Archivio per la 
conservazione, ordinata secondo criteri scientifici, del materiale audiovisivo 
concernente gli organismi della Santa Sede e della Chiesa universale. Un pro-
getto che mira ad affiancare all’Archivio e alla Biblioteca anche una Mediateca 
Vaticana, che svolga le stesse funzioni delle altre due istituzioni, in relazione 
ai nuovi strumenti di comunicazione di massa. Sull’onda di queste indicazioni 
pontificie è nata una Fondazione di Memorie Audiovisive del Cattolicesimo, la 
quale si propone la conservazione e la valorizzazione del patrimonio storico 
audiovisivo della Chiesa. 

5. Temi e suggestioni
La pubblicazione di questa lettera non può lasciarci indifferenti, e segna 

indubbiamente un cambio di passo, che ci tocca da vicino e credo debba, nei 
percorsi e nelle modalità da individuare, informare il futuro orientamento del 
nostro Comitato. Il 20 aprile 2024, nel discorso che Francesco ci ha rivolto, 
ha fatto due affermazioni che mi sembra necessario richiamare. Nella prima 
ci ha invitato a sviluppare quella che lui stesso ha definito una «diplomazia 

4	 Francesco, Discorso agli Officiali dell’Archivio Segreto Vaticano, 4 marzo 2019.
5	 Paolo VI, Discorso ai partecipanti all’assemblea generale del Comitato Internazionale delle Scienze 

Storiche, 3 giugno 1967.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.1 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 11-19

19La Lettera del Santo Padre Francesco sul rinnovamento dello studio 
della Storia della Chiesa. Invito alla lettura: temi e suggestioni

della cultura», oggi più che mai necessaria nel contesto del pericoloso conflitto 
globale a pezzi, ormai non più tanto, visto che i pezzi stanno per congiungersi. 
L’altra quando ha affermato che «mi piace pensare al rapporto tra la Chiesa e 
gli storici in termini di prossimità». Il nostro Comitato, voluto a suo tempo da 
Pio XII, per essere al servizio del papa, della Santa Sede e delle Chiese locali, 
credo che oggi più che mai, alla luce delle indicazioni di papa Francesco, debba 
pensarsi come un laboratorio ove concentrare gli sforzi della ricerca storica 
attorno ad alcuni temi fondamentali connessi con l’operare della Chiesa nel 
mondo contemporaneo: penso al tema della pace così centrale nel magistero 
dei papi del Novecento; al rilancio del dialogo ecumenico e interreligioso, 
oggi in parte in disarmo; al contrasto della pratica della violenza così diffusa 
nella cultura e nella prassi dei comportamenti; al volto e alla natura del nuovo 
pluralismo religioso di impronta neopentecostale, che oggi compete malgrado 
noi con la Chiesa cattolica; alle prospettive di un nuovo umanesimo in grado di 
contrastare quell’aporofobia, oggi così diffusa, la criminalizzazione pubblica dei 
poveri e degli indigenti. Ma è necessario anche assumerci la responsabilità di 
fare rete tra le tante istituzioni che nella Chiesa si muovono nella prospettiva 
di una politica culturale. 

La Chiesa cammina nella storia, accanto alle donne e agli uomini di ogni 
tempo, e desidera per questo vivificare con la testimonianza mite e coraggiosa 
del Vangelo il cuore di ogni cultura, costruendo, come amava ripetere il papa, 
una «civiltà dell’incontro». La storia aborre l’amnesia, e stempera rimpianti e 
rimorsi, e valuta correttamente il passato, alla luce del presente. Non esprime 
giudizi inappellabili, poiché non è mai assoluta. Non è un tribunale, ci insegna 
a scegliere e non a condannare. Ha scritto Franco Cardini che la storia: «non 
pronunzia mai nessuno dei due contrapposti avverbi “sempre” e “mai”: non è 
né mistica, né metafisica. Gli Osanna e i Crucifige, non le appartengono». La 
storia è curiosa, ostinata, paziente ed è mossa da un’unica ambizione, che è 
quella di «comprendere». Bergoglio ci ha invitato lo scorso anno, al termine 
dell’udienza, ad essere «maestri in umanità e servitori dell’umanità» e questa 
lettera può rappresentare la road map di una rinnovata prospettiva del cammino 
da intraprendere per realizzare questa vocazione.





Artículos / Articles





ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2

23ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

Recibido: 14 de noviembre de 2025 
Aceptado: 21 de noviembre de 2025

El proceso judicial 
contra Juan Bautista Vives de 1599*

The Judicial Process 
against Juan Bautista Vives in 1599

Il processo giudiziario 
contro Juan Bautista Vives nel 1599 

Francisco Juan Martínez Rojas
Instituto Español de Historia Eclesiástica

Roma, Italia
Instituto Teológico San Eufrasio

Jaén, España
franmartinezrojas@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-6113-2416

RESUMEN: En vísperas de la Navidad 
de 1598 Juan Bautista Vives fue deteni-
do por sospechas de que pudiera haber 
asesinado a un neófito, Salvatore de 
Salvatoris. Vives, que tenía en su casa 
un colegio o escuela de neófitos, ingresó 
en la cárcel de Tor di Nona, en la que 
permaneció hasta que, tras el proceso 
incoado por el juez Giovanni Battista 
Gottarelli, quedó demostrada su ino-
cencia. El texto del proceso judicial es 
una rica fuente de datos para ilustrar 
la vida de Vives y la sociedad romana 
de la época. 

PALABRAS CLAVE: Juan Bautista Vives, 
proceso, cárcel, juez, curia romana, 
neófito, asesinato.

ABSTRACT: On Christmas Eve 1598, 
Juan Bautista Vives was arrested on 
suspicion that he may have murdered 
a neophyte, Salvatore de Salvatoris. 
Vives, who had a college or school for 
neophytes in his home, entered prison 
of Tor di Nona, where he remained 
until, after the process initiated by 
Judge Giovanni Battista Gottarelli, 
his innocence was proven. The text of 
the judicial process is a rich source of 
data to illustrate the life of Vives and 
the Roman society of the time.

KEYWORDS: Juan Bautista Vives, trial, 
prison, judge, Roman curia, neophyte, 
murder. 

*	 Este trabajo forma parte del proyecto de investigación «Juan Bautista Vives: un español al 
servicio del papado y de la monarquía católica», promovido por el Instituto Español de His-
toria Eclesiástica, anejo a la Iglesia Nacional Española de Santiago y Montserrat, en Roma.

mailto:franmartinezrojas@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6113-2416


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

24 Francisco Juan Martínez Rojas

1. Introducción. La escasa fortuna historiográfica 
de Juan Bautista Vives

La figura de Juan Bautista Vives, cuyo nombre está ligado a la creación del 
Pontificio Colegio Urbano en el s. XVII, del que nacería, posteriormente, la actual 
Pontificia Universidad Urbaniana. Pero ni siquiera la web del Archivo Histórico 
de la Congregación de Propaganda Fide hace justicia a los ímprobos esfuerzos 
que este clérigo valenciano realizó para hacer realidad su proyecto de fundar un 
centro superior de enseñanza donde se educasen los clérigos seculares que desean 
ir a misiones, tanto en la Europa protestante como en las demás partes del mun-
do. En efecto, al hablar del Colegio Urbano, la mencionada web afirma sin más: 
«El Pontificio Colegio Urbano “de Propaganda Fide” surge a causa de las nuevas 
propuestas e iniciativas de algunos religiosos y eclesiásticos que, ante la nueva 
situación misionera en el mundo, propusieron, a inicios del siglo XVII, la creación 
de un centro de formación para misioneros “ad gentes”».1 El mérito se adjudica a 
otros protagonistas de la Roma papal del primer tercio del XVII, como el cardenal 
Antonio Barberini, o el primer secretario de la congregación de Propaganda Fide, 
Francesco Ingoli,2 a los que no afectaba la, al parecer, insoslayable rémora de no 
ser italianos, que sí parece que ha impedido que Vives haya recibido el recono-
cimiento historiográfico que su poliédrica y rica figura merece. Una excepción 
la constituye, aunque lejana en el tiempo, Mons. Antonio Castellucci, quien en 
su condición de archivero de la congregación de Propaganda Fide, tuvo acceso 
directo al llamado Legado Vives, que recoge parte del archivo personal de don 
Juan Bautista, lo que le permitió, a partir de esa rica documentación, evidenciar 
la importancia del clérigo valenciano en la creación del Colegio Urbano y otros 
proyectos misionales, así como iluminar, aunque fuese brevemente, algunos de 
los aspectos menos conocido del período romano de Vives.3

1	 Cf. https://www.archiviostoricopropaganda.va/content/archiviostoricopropagandafide/es/
la-congregazione/collegio-urbano.html

2	 Giovanni Pizzorusso, «Ingoli, Francesco». En Dizionario Biografico degli Italiani (Roma: Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana, 2004), vol. 62, 388-391.

3	 Los artículos de Mons. Antonio Castellucci sobre Vives son tres: «Mons. Giambattista Vives, 
Fondatore del Pont. Collegio Urbaniano di Propaganda Fide», Alma Mater 2 (1920): 18-41; 

RIASSUNTO: La vigilia di Natale del 1598, Juan Bautista Vives fu arrestato 
con l’accusa di aver ucciso un neofita, Salvatore de Salvatoris. Vives, che aveva 
in casa un collegio o scuola per neofiti, entrò in carcere, dove rimase fino a 
quando, dopo il processo avviato dal giudice Giovanni Battista Gottarelli, fu 
provata la sua innocenza. Il testo del processo giudiziario è una ricca fonte di 
dati per illustrare la vita di Vives e la società romana dell’epoca.

PAROLE CHIAVE: Juan Bautista Vives, processo, carcere, giudice, curia romana, 
neofita, omicidio.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

25El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

No ha tenido mejor fortuna Vives en la historiografía española. La aportación 
más completa sigue siendo la de don Ramón Robres para el tomo IV del Diccio-
nario de Historia Eclesiástica de España, que vio la luz en 1975, y que, aunque 
contiene datos precisos y valiosos, sin embargo, en ocasiones recurre a lugares 
comunes y fuentes de dudosa autenticidad, como cuando enlaza familiarmente 
a Juan Bautista con Juan Luis Vives, y explica la marcha a Roma del primero 
para evadir el control de la Inquisición, que, como es sabido, había perseguido 
a la familia del segundo.4 No obstante, y a pesar de todo, esta voz sigue siendo, 
en su conjunto, la mejor biografía de Juan Bautista Vives en español,5 ya que 
ni siquiera el más reciente Diccionario Biográfico Español, de la Real Academia 
de la Historia, se ha ocupado del clérigo valenciano trasplantado a Roma. De 
mucho menor alcance son algunos artículos sobre Vives, más antiguos todavía 
que el trabajo de don Ramón Robres, que poca información ofrecen sobre este 
personaje.6 En la historiografía reciente sobre misiones Juan Bautista Vives ha 
sido objeto también de una discreta atención por parte de algunos historiadores.7

2. Algunos datos biográficos de Juan Bautista Vives
Don Ramón Robres señala como fecha de nacimiento de Juan Bautista 

Vives el 3 de mayo de 1545. Sin embargo, algunas otras fuentes retrotraen 
esa data a 1542. Fue hijo de Bernardo Vives, notario subsíndico de la ciudad 
de Valencia, natural de Jávea, y de Anna Honorada Marja, natural y vecina 
de Valencia, como declara en el expediente incoado para obtener una plaza 
como familiar y agente del Santo Oficio de la Inquisición, en 1604-1605.8 Tuvo 
un hermano casado, llamado Esteban, que alcanzó el doctorado en derecho, y 
trabajó en la Real Audiencia de Valencia y en la Inquisición como consultor, y 

«Piazza del Popolo prima sede del collegio de Propaganda Fide», Alma Mater 7 (1925): 67-70; y «Note 
storiche del collegio dalle origini ai tempi nostri», Alma Mater 9 (1927): 13-20.

4	 Cf. Angelina García, Els Vives: una família de jueus valencians (València: Edicions Tres i Quatre, 
1977).

5	 Robres Lluch, Ramón, «Vives y Marja, Juan Bautista», en Quintín Aldea, Tomás Marín y José 
Vives, (dirs.) Diccionario de Historia Eclesiástica de España (Madrid: CSIC, 1975) IV, 2780-
2782.

6	 Se pueden citar, entre otros: Eduardo Fernández Regatillo, «El sacerdote D. Juan Bautista Vives, 
fundador del Colegio de Propaganda», El Siglo de las Misiones IX (1922): 149-53; Ventura Pascual 
y Beltrán, Játiva biográfica (Valencia: Renovación tipográfica, 1931), II, 210-20; Juan de Un-
zalu, «Monseñor Juan Bautista Vives y Marjá. Fundador del Colegio Urbano de Propaganda 
Fide», El Siglo de las Misiones XXX (1943): 150-53; Id., «Mons. Juan Bautista Vives y Marjá», 
Illuminare (1944): 9-13, 39-44, 72-75, 104-08; V. de B. Arana, «Cuarto Centenario de Mons. 
Juan Bautista Vives, fundador del Colegio Urbaniano de Propaganda Fide», Illuminare 128 
(1943): 10-12; AA. VV., Homenaje a Monseñor Juan Bautista Vives, en el IV Centenario de su 
natalicio (1545-1945) (Madrid: Cruzada Misional de Estudiantes de España, 1945).

7	 Por ejemplo, Willi Henkel, OMI, «Vives y Marjà, Juan Bautista». En Gerald H. Anderson, ed., Bi-
ographical Dictionary of Christian Missions (Michigan / Cambridge: Wm. B. Eerdmans Publishing, 
1999), 707.

8	 Archivo Histórico Nacional [AHN], Inquisición, leg. 1259, expediente 21.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

26 Francisco Juan Martínez Rojas

que falleció prematuramente. La familia Vives Marja tenía su domicilio en la 
parroquia de Santa Cruz de Valencia.

Por lo que respecta a sus estudios, es claro que continuó la vocación fa-
miliar por el derecho. Se afirma, sin base documental, que en 1584 obtuvo el 
doctorado in utroque iure por la universidad de la Sapienza de Roma.9 Bruno 
Katterbach, manejando documentación vaticana, lo llama maestro,10 como es 
denominado también en el breve apostólico por el que Urbano VIII le concedió 
la licentia testandi de todos sus bienes para crear el Colegio Urbano, fechado el 
30 de abril de 1624 («Dilecto filio Magistro Joanni Baptistae Vives in utraque 
Signaturae nostra Referendario»).11

1585 fue un año decisivo para el futuro de Juan Bautista Vives. La universi-
dad de Valencia, así como el cabildo municipal de la ciudad, lo enviaron a Roma 
para obtener la aprobación pontificia a fin de que las rentas de alguna pavordía 
de la catedral se aplicasen para la creación de varias cátedras universitarias. 
Sixto V accedió a la petición mediante la bula Copiosus in misericordia Dominus, 
de 30 de octubre de 1585, con la que el Papa Peretti dispuso que las rentas de 
la pavordía de febrero se destinaran a la financiación del Estudio General, en 
concreto al mantenimiento de 18 nuevas cátedras-pavordías: seis de teología, 
seis de leyes y seis de cánones.12 El éxito obtenido por Vives en su gestión en 
la curia romana marcó ya su futuro, que estará ligado a la corte papal de por 
vida,13 hasta su fallecimiento, el 22 de febrero de 1632.

Aunque residente a partir de entonces en la Ciudad Eterna, Vives no dejó 
de estar relacionado con Valencia. El 26 de enero de 1586 era nombrado canó-
nigo de Valencia por renuncia de Carlos Rocca de la Serra, y ese mismo año, 
ante el avance de la construcción de la nueva basílica de San Pedro, trasladó 
los restos de los papas Borja.14

9	 Sin embargo, no aparece como graduado en el libro de Rafael Ramis Barceló, Doctores hispanos 
en las leyes y cánones por la Universidad de La Sapienza de Roma, 1549-1774 (Madrid: Dykinson, 
2017).

10	 Bruno Katterbach, O.F.M., Referendarii utriusque Signaturae a Martino V ad Clementem IX et 
praelati Signaturae supplicationum a Martino V ad Leonem XIII (Città del Vaticano: Biblioteca 
Apostolica Vaticana, 1931), 263, 275 Y 305.

11	 Archivio Apostolico Vaticano [AAV], Segreteria dei Brevi, 689, ff. 115 r. - 127 v.
12	 Francisco Ortí y Figuerola, Memorias historicas de la fundacion y progressos de la universidad 

de Valencia (Madrid: Imprenta de Antonio Marín, 1730), 59-60; Vicente de la Fuente, His-
toria de las universidades, colegios y demás establecimientos de enseñanza en España (Madrid: 
Imprenta de la Viuda e Hija de Fuentenebro, 1885), II, 399; Amparo Felipo Orts y Emilio 
Callado Estela, Entre la cátedra y el púlpito: Los pavordes de la universidad de Valencia (siglos 
XVI-XVII) (Valencia: Universitat de València, 2016).

13	 Cf. Pierre Hurtubise, La cour pontificale au XVIe siècle d’Alexandre VI à Clément VIII (1492-1605) 
(Città del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana, 2017).

14	 Tiberio Alfarano, De basilicae vaticanae antiquissima et nova structura (Roma: Tipografia 
Poliglotta Vaticana, 1914), 90.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

27El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

El 1 de junio de 1589, Sixto V nombró a Vives camarero secreto partici-
pante y el 1 de julio del mismo año, escritor de letras apostólicas, ocupando el 
valenciano el puesto que había quedado vacante por la muerte de Mons. Fran-
cisco Gutiérrez. El 12 de diciembre de 1590, Gregorio XIV lo nombró crucífero 
apostólico («subdiaconus, aliter crucifer apostolicus»), por lo que tuvo que 
ordenarse, al menos, de subdiácono, ocupando el puesto que había resignado 
Gonzalo Suárez. El 22 de febrero de 1591 recibió las cuatro órdenes menores, 
y dos días después el subdiaconado, de manos de Cristóbal Robuster, obispo 
de Orihuela, en el altar subterráneo sobre la tumba de San Pedro, con letras 
dimisorias fechadas el 23 de enero de 1591. Ese mismo año creó una escuela 
o colegio de neófitos en su domicilio, en la Strada della Croce, cerca de Piazza 
del Popolo.

Juan Bautista Vives entró en contacto, en 1595, con el P. carmelita Jeróni-
mo Gracián de la Madre de Dios, confesor de Santa Teresa, que vivió en Roma 
entre 1592 y 1600. Posteriormente Gracián dedicó a Vives su obra Zelo de la 
propagacion de la fee, en que se contiene una exortacion para yr a predicar la fee 
Catholica a las tierras de Idolatras, Infieles y hereges, y se declara la disposicion, que 
ay en algunos Reynos para rescibirla, publicada en Bruselas, en 1609,15 que como 
el mismo padre Gracián confiesa en su autografía, Peregrinación de Anastasio, 
imprimió «para una congregación que instituyó en Roma monseñor Vives».16

El 3 de febrero de 1604 Clemente VIII lo nombró protonotario apostólico 
de numero participantium en lugar de Mons. Luca Stella, que renunció a la pla-
za. El 12 de mayo del mismo año, el mismo Pontífice unió el título eclesiástico 
de Vives -un beneficio simple de San Nicolás de Alicante, por el que se había 
ordenado subdiácono- a la mesa capitular de la colegiata de San Nicolás, con 
una pensión de 150 ducados, a la vez que lo confirmó en la posesión de un 
beneficio simple de Santa María de Aijora (Ayora), diócesis de Orihuela, con 
una renta de 300 ducados de oro de cámara, y una pensión de 240 ducados 
sobre las rentas de la sacristía de la catedral de Valencia.

En 1605 Vives fue nombrado agente de la Inquisición española en Roma, 
ocupando este cargo hasta 1627.17

15	 Al año siguiente fue publicada en Roma: Zelo della Propagazione della fede, dove si contiene un’Es-
sortazione per andare a predicare la Fede Cattolica nelle parti dell’Idolatri, Infedeli, & Heretici, & 
si dimostra la dispositione, che si trova al presente in molti Regni per riceverla (Roma: Appresso 
Stefano Paolini, 1610).

16	 Jerónimo Gracián, Peregrinación de Anastasio (Santa Bárbara: Publications of eHumanista, 2021), 
192 y 232.

17	 AHN, Embajada de España ante la Santa Sede, leg. 144, f. 223 r. Sobre este aspecto de la vida 
de Vives, cf. Henar Pizarro Lorente, «La actividad de Juan Bautista Vives como agente de la 
Inquisición española en Roma (1605-1626)». En Cristina Borreguero Beltrán et al., A la sombra 
de las catedrales: cultura, poder y guerra en la edad moderna (Burgos: Universidad de Burgos, 
2001), 1073-1085; Id., «Entre Madrid y Roma: el agente de la Inquisición Española Juan 
Bautista Vives», Dimensioni e problemi della ricerca storica 2 (2017): 273-300; Id., «Inquisición 
y santidad. La labor de mediación del agente de la Inquisición española en Roma en el primer tercio 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

28 Francisco Juan Martínez Rojas

Entre 1606 y 1610 fundó y mantuvo a sus expensas una congregación 
misionera de clérigos seculares, con la ayuda espiritual de San Juan Leonardi, 
enviando misioneros a Holanda y llegando a impartir clases de teología con-
troversística en su casa, sede de la congregación, hasta que la congregación del 
Santo Oficio lo prohibió y ordenó la disolución de la congregación, en 1611.18

El 22 de mayo de 1606 se le concedió a Vives el arcedianato de Alcira en 
la catedral de Valencia, vacante por muerte de Alfonso de Borja, con una renta 
anual de 1200 ducados de oro, reservándole al mismo tiempo los beneficios que 
ya poseía: «omnibus nominatis ecclesiasticis fructibus reservatis».19

El 20 de diciembre de 1608, ante el altar subterráneo de la Confesión en 
San Pedro del Varticano, fue ordenado diácono por mons. Giambattista del 
Tufo, delegado por el cardenal Vicario Gerolamo Pamphilij,20 y el sábado 14 
de marzo del año siguiente fue ordenado presbítero en la basílica vaticana por 
mons. Jean de Tulles, obispo de Orange, en Francia.21

En 1610, Vives trasladó a la iglesia de Monserrat los restos de los Papas 
Borja desde la basílica de San Pedro. 

El 18 de octubre de 1612 Vives solicitó y obtuvo del obispo de Catanzaro, 
Giuseppe Pisculli, O.F.M. Conv. la abadía de San Nicola di Bugisano, en el 
territorio de Gimiliano.

El 31 de diciembre de 1613 adquirió, por 14.500 escudos, el palacio de 
cardenal Ferratini, en Piazza di Spagna, como sede de su colegio de misioneros, 
pero el 20 de mayo de 1615, los herederos del cardenal vendieron el mismo 

del siglo XVII». En Guillermo Nieva Ocampo, Henar Pizarro Llorente y Marcelo Paulo Correa, 
coords., Gobernar, conservar y reformar: Agentes y prácticas políticas en la Monarquía Hispana 
(siglos XVI-XVIII) (Salta: La Aparecida, 2021), 150-177; Ignasi Fernández Terricabras, «Gli agenti 
dell’Inquisizione spagnola a Roma nel XVII secolo». En Matteo Sanfilippo y Péter Tusor, eds., en 
Gli agenti presso la Santa Sede delle comunità e degli Stati stranieri I. Secoli XV-XVIII (Viterbo: 
Edizioni Sette Città, 2020), 108, 110-11, 114, 118, 120-23.

18	 Se ha exagerado el protagonismo de Leonardi en la creación de esta congregación, cuando quien la 
ideó y costeó fue Vives, como aparece claramente en la documentación del Archivo del Dicasterio 
de Doctrina de la Fe [ADDF], Decreta 1611, ff. 65 r. - 66 v.; y St. St. H 2 f. No son históricamente 
admisibles, a partir de la documentación, las conclusiones que reducen el protagonismo de Vives en 
este proyecto en obras como Vita del beato G. Leonardi, fondatore della Congregazione dei Chierici 
Regolari della Madre di Dio scritta da un sacerdote della medesima Congregazione (Roma: Tipi 
della Congregazione di Propaganda Fide, 1861); Giuseppe Piras, La Congregazione e il Collegio di 
Propaganda Fide di J. B. Vives, G. Leonardi e M. de Funes (Roma: Università Gregoriana, 1976); 
Gian Luca d’Errico, «Esperienze pastorali e modelli di riforma: San Carlo Borromeo, mons. G. B. 
Castelli, Gabriele Paleotti, san Giovanni Leonardi», en San Giovanni Leonardi amico dei santi. 
Personaggi, movimenti e modelli nell’esperienza spirituale e pastorale del santo lucchese, a cura 
di Davide Carbonaro (Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2016) 17-49.

19	 AAV, Segreteria dei Brevi, 610, ff. 376 r. - 378 v. (Valentina. Pro R. p. d. Joannes Baptista Vives 
provisio Archidiaconatus Ecclesiae Valentinae).

20	 Archivio del Vicariato de Roma [AVR], Ordinationes 8 (Liber ordinationes 1602-1608), sin folio 
[s. f.].

21	 AVR, Ordinationes, 9 (Liber ordinationes 1609-1617), s. f.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

29El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

inmueble a la marquesa Ruspoli, iniciándose una serie de sucesivos y enojosos 
pleitos ante la Rota romana, que finalizaron el 27 de enero de 1624, cuando 
Urbano VIII, mediante un breve apostólico ordenó el pago del dinero del palacio 
y su entrega a Vives. El breve fue confirmado por una sentencia definitiva de 
la Rota, publicada el 4 de julio de 1625, tras lo cual Vives tomó posesión del 
palacio Ferratini.

En 1616, Juan Bautista Vives fue nombrado embajador del rey del Congo 
ante el Papa, con el visto bueno de Felipe III, a quien el valenciano sometió 
previamente su aceptación o no para esta misión. Su nombre quedó ligado para 
siempre al del marqués Antonio Emanuele Funta, llamado comúnmente Nigrita, 
efímero embajador congoleño ante la Santa Sede, cuya tumba, en el batisterio 
de Santa María la Mayor, costeó Vives.22

El 17 de agosto de 1618 fue nombrado embajador -agente- de los archidu-
ques gobernadores de los Países Bajos en Roma, con un sueldo de 7000 liras 
anuales, cargo que mantuvo hasta su fallecimiento, en 1632.

La congregación de Propaganda Fide, de la que Mons. Vives formaba parte 
desde su fundación, solicita a Urbano VIII, el 27 de febrero de 1624, que conceda 
a Vives la facultad de disponer inter vivos de sus bienes para erigir el colegio de 
misioneros, que posteriormente será llamado Colegio Urbano. El Papa Barberini 
accedió mediante un breve apostólico, fechado el 30 de abril del mismo año.

El 1 de diciembre de 1625, Juan Bautista Vives formalizó una escritura 
ante el notario Giacomo Morer, por la que donaba 3000 escudos a la iglesia de 
Montserrat de Roma para la celebración de misas, en virtud del breve apostólico 
por el que Urbano VIII le concedía la licentia testandi, del que se adjunta copia 
tanto en el documento original como en las copias que se han conservado.23

El 1 de junio de 1626, Vives ofreció a Urbano VIII y a sus sucesores el 
palacio Ferratini, dotándolo con rentas suficientes para sostener a 12 alumnos. 
El 14 de julio del mismo año la congregación de Propaganda Fide pidió a Vives 
que redactase «regulas et constitutiones quibus collegium gubernari cupiat», y 
estableciera que, con las rentas de 103 montes de piedad, dados por Vives junto 
al edificio del palacio, más un censo anual de 150 escudos, se mantuviesen 12 
alumnos. Más adelante, el número se redujo a 10. Finalmente, el 1 de agosto 
de 1627, con la bula Inmortalis Dei Filius, Urbano VIII erigió el Colegio Urbano 
con sede en el palacio Ferratini.24

22	 AHN, Embajada de España ante la Santa Sede, leg. 56, s. f. Sobre esta embajada de Nigrita, cf. 
Luis Martínez Ferrer y Marco Nocca, “Cose dell’altro mondo”. L’Ambasceria di Antonio Emanuele 
Principe di N’Funta, detto “il Negrita” (1604-1608) nella Roma di Paolo V (Città del Vaticano: Li-
breria Editrice Vaticana, 2003); Luca Carboni, Un ambasciatore del Congo alla corte papale, 1608 
(Braunschweig: Archiv Verlag, 2009.

23	 Archivio Capitolino di Roma [ACR], leg. 517, ff. 5 r. - 11 v. Archivo de la Obra Pía [AOP], leg. 
2252, s. f. y leg. 1068, ff. 255 r. - 260 r.

24	 Minuta original en AAV, Segreteria dei Brevi, 960, ff. 453 r. - 470 v. Bullarum diplomatum et 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

30 Francisco Juan Martínez Rojas

Muy limitado por su avanzada edad y sus múltiples achaques de salud, Juan 
Bautista Vives pasó los últimos años de su vida recluido en el palacio Ferratini, 
donde otorgó testamento el 4 de febrero de 1630 ante el notario Giacomo Morer.25 
Allí falleció el 22 de febrero de 1632, siendo sepultado sin inscripción fúnebre, 
como había ordenado en sus últimas voluntades, en la iglesia de Montserrat de 
Roma: «Mons. Gio. Batta. Vives si morse con li santi sacramenti nel suo palazzo, 
fu sepelito nella chiesa della Madonna di Monserrato».26

3. El proceso judicial de 1599 contra Juan Bautista Vives
En 1920, en la biografía que publicó en la revista Alma Mater, Antonio 

Castellucci sacó a la luz un oscuro episodio de la vida de Juan Bautista Vives, 
que no suele aparecer en los escasos y no muy documentados textos publica-
dos sobre este ilustre curial valenciano. Sólo don Ramón Robres se hace eco, 
siguiendo fielmente el relato de Castellucci. Según el entonces archivero de 
Propaganda Fide, a partir de 1591 Vives creó en su casa, situada en la Strada 
della Croce, calle perpendicular a la Vía del Corso, un colegio o escuela en la 
que, llevado por su vocación misional, preparaba a los neófitos que deseaban 
recibir el bautismo o abjurar de sus herejías para entrar en la Iglesia católica. 
No se trataba del único centro de este tipo en la Urbe,27 pero sí respondía a una 
iniciativa personal de Vives.

Según Castellucci, en diciembre de 1598, uno de estos neófitos acogidos 
por Vives con tanta caridad cristiana fue encontrado de noche asesinado, sin 
que se supiera el culpable, pero Vives, junto con otras personas, fue encarcelado 
como sospechoso, hasta que en septiembre de 1599 fue exculpado mediante la 
sentencia que dictó el juez Giovanni Battista Gottarelli, delegado del Goberna-
dor de Roma. Este penoso episodio supuso el cierre de ese colegio o escuela de 

privilegiorum santorum romanorum pontificum taurinensis editio (Augustae Taurinorum: Vecco 
et Sociis Editoribus, 1868), XIII, 574-581; Constitutiones apostolicae Sacrae Congregationis de 
Propaganda Fide (Romae: Ex Typographia Sac. Congregationis de Propaganda Fide, 1642), 93-103.

25	 ACR, leg. 514 (Notario Giacomo Morer 1622-1649), ff. 554 r. - 555 v., 580 r. - v. Copia del testa-
mento en ACR, leg. 517, s. f. El testamento se abrió el mismo día del fallecimiento de Vives, 22 de 
febrero de 1632.

26	 AVR, Libro de morti primo et secondo della parochia di San Andrea [delle Fratte] (de agosto 1588 
a finales de 1646), f. 110 v.; AOP, leg. 379, s. f. y leg. 1188, 946 r.

27	 Sobre las minorías religiosas, el proselitismo y la conversión al catolicismo en la Roma en 
que vivió Vives hay una amplia bibliografía, en la que destacan varias aportaciones de Irene 
Fosi: «Roma e gli “Ultramontani”. Conversioni, viaggi, identità», Quellen und Forschungen aus 
Italianischen Archiven und Bibliotheken LXXXI (2001): 351-96; “Con cuore sincero e con fede non 
finta”: conversioni a Roma in età moderna fra controllo e accoglienza (Firenze: Olschki, 2010); 
Convertire lo straniero: forestieri e inquisizione a Roma in età moderna (Roma: Viella, 2011); 
Inquisition, conversion, and foreigners in baroque Rome (Leiden - Boston: Brill, 2020). Se puede 
consultar también Matthew Coneys Wainwright y Emily Michelson, eds., A Companion to Religious 
Minorities in Early Modern Rome (Leiden-Boston: Brill, 2021).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

31El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

neófitos, aunque no significó que Vives abdicara de sus proyectos misionales.28

El proceso judicial que se inició con motivo de este asesinato, y que se 
conserva en el Archivio di Stato di Roma, arroja mucha luz sobre las circuns-
tancias de este homicidio, las personas que se vieron involucradas o afectadas 
por él -como Vives-, el desarrollo de las investigaciones y del juicio según los 
procedimientos administrativos de la justicia papal de la época,29 y, finalmen-
te, el desenlace con la sentencia final exculpatoria para el curial valenciano, 
ayudando a corregir notablemente e iluminar con datos históricos precisos el 
relato de Castellucci.30 El proceso se realizó en el Tribunal del Gobernador de 
la Urbe de diciembre de 1598 hasta septiembre de 1599, un período de tiempo 
inusitado por su amplitud.31 El juez encargado del caso fue Giovanni Battista 
Gottarelli, lugarteniente del Gobernador de Roma, quien ejercía sus funciones 
en la Curia Savella, donde se incoaron inicialmente las diligencias.32

El proceso judicial abierto por el homicidio cometido contra la persona 
del neófito Salvatore de Salvatoris está dividido en dos partes. En la primera se 
recogen las pruebas periciales y los interrogatorios relativos a la culpabilidad 
de Juan Bautista Vives como presunto autor del crimen, mientras que en la 
segunda parte el inculpado, cuya inocencia debe demostrar, es Giovanni Marco 
de Rochis de Atria.33 Fueron llamadas a declarar tanto algunas personas encar-

28	 Castellucci, «Mons. Giambattista Vives fondatore del Pont. Collegio Urbano di Propaganda Fide», 
22-23. Se hace eco de este episodio, inspirándose en Castelluci, Robres, «Vives y Marja, Juan Bau-
tista», 2781.

29	 Sobre la administración de la justicia en la Roma de los ss. XVI-XVII, cf. Maria Luisa Ba-
rrovecchio San Martini, Il tribunale criminale del Governatore di Roma (1512-1809) (Roma: 
Ministero per i beni culturali e ambientali-Ufficio centrale per i beni archivistici, 1981); 
Gabriella Bonacchi, Legge e peccato. Anime, corpi, giustizia alla corte dei Papi (Roma-Bari: 
Laterza, 1995); AA. VV., Tribunali giustizia e societa’ nella Roma del Cinque e Seicento (Roma: 
Archivo Guido Izzi editore, 1997); Irene Fosi, «Fonti giudiziarie e tribunali nella Roma del 
Cinquecento. Problemi metodologici per una ricerca di demografia storica». En Eugenio Son-
nino, ed., Popolazione e società a Roma dal Medioevo all’età contemporanea (Roma, Il Calamo, 
1998), 591-96; Id., La giustizia del papa. Sudditi e tribunali nello Stato Pontificio in età moderna 
(Roma-Bari: Laterza, 2007; Maria Rosa Di Simone, ed., La giustizia dello Stato pontificio in età 
moderna (Roma: Viella, 2011); Irene Fosi, «Il governo della giustizia nello Stato ecclesiastico 
fra centro e periferia (secoli XVI-XVII)». En Armand Jamme y Olivier Poncet, dirs., Offices et 
papauté (XIVe-XVIIe siècle). Charges, hommes, destins (Rome: École Française, 2013), 215-35.

30	 Archivo di Stato di Roma [ASR], Tribunale criminale del Gobernatore, Processi, vol. 316, ff. 1 r. - 
180 v.

31	  Sobre el Tribunal del Gobernador de la Urbe, cf. Luigi Londei, «La funzione giudiziaria 
nelloStato pontificio di antico regime», Archivi per la storia IV n. 1-2 (1991): 13-30; Niccolò Del 
Re, La Curia capitolina e tre altri antichi organi giudiziari romani (Roma: Fondazione Marco 
Besso, 1993), 132-56; Michele Di Sivo, «Il Tribunale criminale capitolino nei secoli XVI-XVII. 
Note da un lavoro in corso», Roma moderna e contemporanea 1 (1995): 201-16.

32	 Sobre la Curia Savella, cf. Del Re, La Curia capitolina..., 102-29.
33	 ASR, Tribunale criminale del Gobernatore, Processi, vol. 316, f. 2 r.: Repertorium presentis pro-

cessus homicidij in personam quondam Salvatoris Neophitae in duas partes divisum videlicet in 
prima parte D. Jo. Baptam. hispanum tangen. In secunda vero Jo. Marchum de Rochis de Atria et 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

32 Francisco Juan Martínez Rojas

celadas con motivo de esta muerte, como otras que no lo habían sido, sumando 
un total de 30 testificaciones.

Todo comenzó en vísperas de la Navidad de 1598, cuando Salvatore de 
Salvatoris apareció en su casa gritando, mortalmente herido y ensangrentado, 
expirando casi inmediatamente. Las primeras indagaciones hicieron que la 
autoridad decretase la detención de Juan Bautista Vives y su encarcelamiento 
en las cárceles de Tor di Nona.34 Llevó a cabo la detención Federico Grandonio 
Amatucci lugarteniente del capitán Alessandro Racicello di Borgo: «per vigore 
di un Mandato del Illmo. Vicario mi fece far cattura di un certo Signore Gio. 
Batta. Vives spagnolo con una donna, et il Marito in una casa della Via della 
Croce della Ternita di Monti, et furono carcerati».35

El proceso, en cuyo texto se mezcla el latín y el italiano, se abrió el 22 de 
diciembre de 1598, y el primer testigo en ser interrogado fue Giovanni Michele 
de Montelupone, quien afirmó que haría seis o siete días, estando de noche en 
casa de un tal Flarione llegó Salvatore de Salvatoris razonando a voces, como 
si estuviese encolerizado, afirmando que estaban tratando de matarlo, y que 
pagaban 200 escudos a quien quisiera acabar con su vida, y que el tal Flarione 
sabe el nombre que dijo Salvatore señalando a quien lo quería asesinar.36

A continuación, el mismo día, testificó el maestro Gregorio Pietro del Bosco, 
barbero, residente en la plaza de San Rocco, quien afirmó que sintió gritar por la 
calle, se asomó y vio que algunos esbirros entraban en casa del neófito Salvatore. 
Pudo ver el cuerpo y asegura que la muerte pudo ser producida por espada.37

Más interesante, por la vinculación personal con el fallecido, fue la rea-
lizada, el mismo 22 de diciembre, por Susana, esposa del asesinado e hija de 
Girolamo di Ameria, difunto. Contó cómo a la hora del Ave María, mientras 
Cesena, su madre, y ella estaban en casa, que habían estado antes en casa 
de un vecino, que había hecho bautizar a un hijo suyo. Aún no había llegado 
Salvatore, con quien se había casado hacía 4 años. Y mientras estaba prepa-
rando unos claveles para decorar la casa, y preparaba comida a base de carne 
de cerdo, escucharon unos gritos -ahime!-, bajaron al portal, y ella y su madre 
encontraron a Salvatore ensangrentado y malherido, y lo subieron a la casa.38

El 23 de diciembre de 1598, entre otros interrogados, le tocó el turno a 

alios separatim summarie con. eos intentata dignoscentur.
34	 Sobre las cárceles de Tor di Nona, cf. Alberto Cametti, La Torre di Nona e la contrada circostante 

dal medio evo al sec. XVII (Roma: R. Società romana di storia patria, 1916); Michele Di Sivo, 
«Sulle carceri dei tribunali penali a Roma: Campidoglio e Tor di Nona», en Livio Antonielli, 
ed., Carceri, carcerieri, carcerati. Dall’antico regime all’Ottocento (Soveria Mannelli: Rubbettino 
Editore, 2006), 9-22.

35	 ASR, Tribunale criminale del Gobernatore, Processi, vol. 316, f. 4 r.
36	 Ibid., ff. 6 r. - v.
37	 Ibid., ff. 8 r. - v.
38	 Ibid., ff. 9 r. - 10 r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

33El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

Juan Bautista Vives, quien llevó a cabo la primera de las siete testificaciones 
que realizó a lo largo de todo el proceso. Se le tomó declaración en las cárceles 
de Tor di Nona, donde había sido recluido.

Vives empezó su declaración afirmando que no sabía por qué ha sido en-
carcelado («Io non so niente, signore»). Le preguntaron si ha sido encarcelado 
alguna vez y afirmó que fue encarcelado una vez al principio de la cuaresma 
del año pasado, y que ésta había sido la única vez. En esa primera detención, 
estuvo tres horas en la prisión del Borgo, y no fue examinado de cosa alguna, 
sino que había ido a casa de un vecino suyo a «pigliare certi quatrini» que éste 
le prestaba, y vinieron los esbirros del Borgo y mi menarono prigione con tutti 
quelli di casa, et circa di doi e tre hore fossimo tutti liberati da ordine del Card. 
S. Giorgio» (era Cinzio Passeri Aldobrandini). Le preguntaron el nombre del 
vecino y contestó que era Horatio Chandelier, natural de Roma. Éste le prestaba 
dinero y Vives, a su vez, se lo prestaba a otro, que se llamaba Giovanni di Men-
diola. Vives reconoció que hizo esta operación porque no disponía de fondos 
para prestarle a Mendiola, y quiso hacerle ese servicio. Añadió que la esposa 
de Horatio era madama Olimpia, y tenían un servidor, Bartolomeo. Continuó 
señalando que estando en la cárcel del Borgo vino el auditor del cardenal de 
San Giorgio con la orden de su liberación, pero no con la de Horatio y su mujer, 
saliendo entonces Vives en su defensa afirmando que eran inocentes, pero el 
auditor le señaló que hasta la mañana siguiente no podría traer el mandato 
del cardenal, porque el purpurado se había retirado ya a dormir; entonces el 
notario del Borgo propuso que si dejaban en fianza una cantidad de dinero, 
no tendrían que esperar hasta la mañana siguiente. Y por eso, Vives pagó 300 
escudos, una parte esa misma tarde y el resto al día siguiente. Concluyó afir-
mando que nunca supo quién lo denunció ni por qué se le detuvo, y que nadie 
le dijo nada, y advirtió que lo mismo le había sucedido a otras personas. Y sabía 
que los esbirros del Borgo habían ido a detener a otras personas y las habían 
puesto en libertad cuando habían pagado. Finalmente le preguntaron si conocía 
a «quondam Salvatorem neofitam exploratorem Curialem» y respondió: «Io non 
lo conosco nel’ho visto mai tal homo».39

El mismo día, y también en las cárceles de Tor di Nona, donde estaban 
detenidos, testificaron dos criados de Vives, que llevaban poco tiempo sir-
viéndole. El primero, Francesco, hijo de Bartolome Marchetti, difunto, llevaba 
tres o cuatro días detenido sin que supiera el motivo de su encarcelamiento, y 
afirmó que había entrado al servicio de Vives hacía dos meses, sin haber estado 
nunca antes encarcelado. El otro, Domenico, hijo de Betti Vennantii afirmó 
sustancialmente lo mismo que su compañero, aunque no señaló desde cuándo 
servía a su “padrone” Vives.40

El 23 de diciembre fue interrogada también Cesena, suegra del neófito 

39	 Ibid., ff. 12 r. - 16 v.
40	 Ibid., ff. 20 v. - 21 r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

34 Francisco Juan Martínez Rojas

asesinado Salvatores de Salvatoris. Reconoció que llevaba cinco días encarce-
lada, desde la tarde en que su yerno, fue asesinado. Señaló que también estaba 
encarcelada Susana, su hija. Y recordó que el día de autos, cuando volvió de 
lavar la ropa, su yerno Salvatore había comprado carne para hacer salchichas y 
había que prepararlas, pero no la habían preparado conveniente, por lo que llevo 
la carne a un establecimiento de Ripetta, y allí la hizo triturar. Ella y Susana 
estaban en casa, con Próspero, el hijo de Susana y Salvatore, y oyeron voces, 
y bajando a la puerta de la casa encontraron a Salvatore. Entonces empezó a 
llamar a la familia, y al final todos fueron encarcelados. Al preguntársele quién 
había podido tener motivos para asesinar a Salvatore, Cesena respondió que no 
sabía quién pudo haberlo asesinado, aunque «ben dire che li giudei li volevano 
molto male che me l’hanno detto alcuni giudei altre volte nel mercato». Reco-
noció que ella no sabía responder a esas insinuaciones, y cuando se lo decía a 
Salvatore, él le gritaba.41

El 30 de diciembre le tocó de nuevo testificar a Gregorio el barbero, hijo 
de Pietro del Bosco. Se ratificó en la primera declaración y afirmó que la tarde 
del asesinato estaba esa tarde en su negocio jugando con Claudio Bolognese 
y con un tal Lázaro. Debió ausentarse para hacer un servicio y al volver sus 
acompañantes seguían jugando. Entonces oyó el rumor, se asomó y en la puerta 
de la casa de Giovanni Pietro piamontese, donde hay una lámpara, vio un grupo 
de personas, y acercándose vio que eran unos esbirros que llevaban un cuerpo 
muerto todo ensangrentado y reconoció que era Salvatore, y en esto las mujeres 
de su casa bajaban gritando y llorando, y sin más, se fue a denunciar el caso 
ante el gobernador acompañado de un tal Valerio, y volvieron con el notario, 
y a continuación realizó la primera declaración.42

El 5 de enero de 1599 fue interrogado Dante Pelamatti, hijo del difunto 
Pietro Pelamatti. Afirmó que el domingo anterior había vuelto a Roma después 
de estar fuera de 18 a 20 días, buscando leña para traerla, y al ir a recoger las 
llaves de su casa, la señora a la que se las había dejado, de nombre madama 
Martia, que vive en el «Borgo vechio vicino alle tre colonne», le dijo que en 
su domicilio había una espada sin funda, que habían echado por una ventana 
abierta. Dante afirmó que la espada no era suya, y por eso había presentado una 
denuncia, señalando a Martia como testigo de la veracidad de cuanto afirmaba.43

El mismo día fue llamada a declarar madama Martia, esposa de Cesare 
de Vecchis, originario de Padua, y afirmó que fue a casa de Dante, que estaba 

41	 Ibid., ff. 21 v. - 24 r.
42	 Ibid., f. 26 r.: «vidi un mucchio di persone... et andando dalle dette persone dove essendo arrivato 

vidi che erano certi sbirri che portavano un corpo morto e vidi che era tutto sangue et conobbi che 
era Salvatore, et in quello le done sue calavano abasso gridando e piangendo io subito senza altro 
me ne andai dal governatore a dar la denuncia insieme con un’altro che si dimanda Valerio tornai 
poi con il notaio et fui examinado si come in detto mio esamine al quale mi referisco, et altro io non 
vi posso dire».

43	 Ibid., ff. 26 v. - 27 r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

35El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

fuera de Roma, porque ella tenía las llaves, para cuidar sus pertenencias, y 
como veía que el río crecía con las fuertes lluvias, fue a la casa para prevenir 
el río no causase daños en el inmueble. Vio que por la ventana de la estancia 
de abajo habían echado una espada “sfoderata”. Se asustó, pero no dijo nada, y 
la colgó de un clavo, viendo que en la espada había manchas rojas que podían 
ser de sangre. Mientras estaba todavía en la casa de Dante, fue un muchacho, 
que hablaba en dialecto romano, y preguntó que dónde estaba Dante. Martia 
le dijo que fuera de Roma y luego el muchacho le preguntó si había encontrado 
una espada en esa habitación y le dijo que sí, y que, si Dante la había visto, y 
le dijo que no. El muchacho se la pidió y ella le dijo que hasta que no viniese 
Dante no podía dársela, y el muchacho se marchó. Finalmente ella entregó la 
espada al juez.44

El mismo 5 de enero de 1599 declaró en el mismo convento de San Agustín 
donde vivía -Santa María del Popolo- el sacristán de la iglesia, fray Simone, 
originario de la diócesis de Pescia. Afirmó que, en vísperas de Navidad, por 
la mañana, había un grupo de personas cerca del convento, y entre ellas, uno 
hombre que hablaba con dialecto de Bolonia. Alardeaba de que conocía y era 
amigo de varios cardenales y de un prelado que estaba en el Borgo. Llevaba una 
espada, y refirió que hacía unos días que habían asesinado a Salvatore, «perche 
saria favorito da corteggiani, et che era stato un gentilhomo bolognese».45

Poco a poco se iba esclareciendo la trama del asesinato. La vida de Salva-
tore parecía complicada, a juzgar por varios testimonios. Neófito en una Roma 
católica y papal, trabajaba como espía para la curia del Gobernador, y no debía 
tener un carácter fácil, por lo que litigaba con frecuencia en los tribunales. Así 
lo reconoció el 12 de enero de 1599 Giulio Cesare Paleario, natural de Roma, 
quien reconoció que conocía a un cierto Salvatore de Salvatoris neófito, y que 
sabía que había sido asesinado. Señaló que la víspera de Navidad estaba ha-
blando con el carnicero de Rossino, cuyo negocio está cerca del monasterio de 
San Agustín, y pasó un neófito cuyo nombre no recordaba, pues lo conocía sólo 
de vista, y le dijo delante del carnicero que la noche anterior habían asesinado 
a Salvatore, y tras manifestar su sorpresa Giulio le preguntó que por qué lo 
habían asesinado y el neófito le respondió negativamente y se fue, sin decirle 
con qué armas lo habían matado. Cuando se fue para su casa, Giulio se encontró 
con Vincenzo, un esbirro del Tribunal del Gobernador, que le dijo lo mismo, es 
decir, que Salvatore había sido asesinado. Al preguntarle el juez instructor por 
las personas que podían odiar a Salvatore, Giulio respondió que con frecuencia 
Salvatore iba a su casa a pedirle parecer de ciertos pleitos civiles y así habían 
caminado juntos algunas veces por las calles, y alguna vez Salvatore le había 
confesado que había sido amenazado de muerte, y al preguntarle qué podía hacer 
para estar seguro, Giulio le aconsejó que pusiera una denuncia en el Tribunal 

44	 Ibid., ff. 27 v. -29 r.
45	 Ibid., ff. 29 r. - 29 v.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

36 Francisco Juan Martínez Rojas

del Gobernador. Alguna vez Salvatore le dijo que lo habían amenazado “certi 
spagnoli”, y que Salvatore pensaba que detrás estaba Juan Bautista Vives, que 
vivía en la Strada della Croce della Trinità, porque había hecho de espía cuando 
detuvieron a Vives en noviembre pasado. A pesar de ello, Giulio afirmó que 
«non ho inteso mai che il detto Vives habbia minacciato ne havuto cattivo animo 
verso al detto Salvatore, de fare vendetta se non quanto diceva Salvatore».46

En los días sucesivos, el juez intentó esclarecer si Vives había conocido 
o tenido alguna relación con Salvatore de Salvatoris. El valenciano fue inte-
rrogado de nuevo el 27 de enero de 1599, en las cárceles de Tor di Nona. Al 
preguntársele si había sido encarcelado alguna vez previamente respondió 
positivamente, que hacía un año había estado encarcelado en el Borgo, junto 
con Horacio Chiandelier y su mujer, estando detenidos tres horas y habiendo 
venido la orden del cardenal de San Giorgio; fue liberado y pagó 300 escudos 
de fianza por la liberación de Horatio y su mujer. Afirmó, finalmente, que le 
habían dicho que había sido detenido por la muerte de Salvatore como ven-
ganza porque en su anterior detención, en la que Salvatore había sido espía.47 
El mismo día volvió a ser interrogado otra vez, y afirmó con contundencia: «Io 
non so di rispondere piu di quello che io ho risposto, in quanto che mi dice 
dell’homicidio io dico che io non ne so nienti, ne venialmente ne mentalmente 
ne manco sapevo di tal homicidio [...]».48

Juan Bautista Vives declaró de nuevo ante el juez Gottarelli, ratificándose 
en sus anteriores declaraciones, el 28 de enero de 1599, y lo mismo el 3, 4 y 
5 de febrero («Io sto nel medesimo che io ho detto e non posso dire altro. Non 
posso dire altro di quello che io ho detto... Io ho detto la verita in ogni cosa et 
non ho altro che dire»).49

Es de suponer que con estas declaraciones de Vives, y la “pista boloñesa”, 
el juez Gottarelli debió convencerse de la inocencia de Vives. Pero la necesidad 
de seguir interrogando a otros testigos hizo que Juan Bautista continuara en 
las cárceles de Tor de Nona nueve meses más. Desde su detención, solicitó al 
juez en cuatro ocasiones poder salir con fianza para tratar diversos asuntos 
propios, pero comprometiéndose a no salir de su domicilio, en la Strada della 
Croce, pagando cada vez una fianza de 3000 escudos. La primera vez fue el 30 
de diciembre de 1598. Vives salió con Horatio y fueron los fiadores de ambos 
Juan Enrique de Arrera (Herrera) y Octavio Costa “mercatores in Urbe”, que 
se comprometen a pagar lo establecido (2000 y 1000 escudos) si salían de sus 
domicilios, que se les señalan como cárcel, para la Cámara Apostólica, y se 
comprometen con sus bienes.50 Juan Enrique Herrera (h. 1539-1610) era un 

46	 Ibid., ff. 29 v. - 33 v.
47	 Ibid., ff. 80 r. - 87 r.
48	 Ibid., ff. 89 v. - 94 v.
49	 Ibid., ff. 96 r. - 104 v.; ff. 115 v. - 117 r.; ff. 117 v. - 121 r.; ff. 122 r. - 126 r.
50	 ASR, Tribunale Criminale del Gobernatore, Fideiussioni, vol. 41, ff. 206 v. - 207 v.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

37El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

próspero comerciante y banquero español de origen palentino, afincado en 
Roma, y mecenas artístico que, a partir de 1602 construyó la conocida como 
capilla Herrera -o de San Diego de Alcalá- en la iglesia de San Giacomo degli 
Spagnoli, en plaza Navona, decorada con frescos de Annibale Carracci (1560-
1609) y un magnífico cuadro del mismo pintor representando la curación del 
hijo del comitente por intercesión de San Diego de Alcalá (1604-1605).51 El 
otro avalista, Octavio Costa (1554-1639), conde de Conscente, era originario 
de Albenga. Fue banquero y coleccionista de arte, mecenas de Michelangelo 
Merisi (Caravaggio), al que le comisionó varios cuadros52 y también a Guido 
Reni, il Cavalier d’Arpino y Giovanni Lanfranco.53 Costa y Herrera crearon un 
banco, y juntos realizaron inversiones en el mercado del arte.54

La segunda vez fue el 28 de febrero, y el permiso de cinco días se conce-
dió con las mismas condiciones. Los avalistas fueron los hermanos Ludovico y 
Matteo Renzo, y firmó, entre los testigos, el Illmo. D. Giulio Pannocchieschi, 
florentino, criado del cardenal Borghese -futuro Pablo V- y el Rvdmo. D. Scipione 
Visconti, milanés.55 El 5 y 6 de marzo Vives solicitó una prórroga de la anterior 
concesión,56 y el 1 de abril de 1599 pidió salir temporalmente de la cárcel otra 
vez.57 Finalmente, el 2 de julio del mismo año Vives volvió a pedir autorización 
para salir de la cárcel.58

Ésta sería la última salida de las cárceles de Tor di Nona que realizó Vives, 
ya que finalmente el juez dictó sentencia el 20 de septiembre de 1599, nueve 
meses de haberse producido el asesinato de Salvatore de Salvatoris, declarando 
«de et super pretenso homicidio de mense Decembris proxime preteriti sive alio 
veriori tempore de nocte commisso in personam quondam Salvatoris Neophiti 
rebusque aliis etc. Dicimus sententiamus declaramus et pronunciamus dictum 
Illustrissimum et admodum Reverendissimum Dominum Joannem Baptistam 
Vives non repertum culpabilem neque de jure punibilem fore et esse absolven-
dum et liberandum».59

51	 Andrés Úbeda de los Cobos, ed., Annibale Carracci, los frescos de la capilla Herrera en Roma 
(Madrid: Museo Nacional del Prado, 2021).

52	 Luigi Spezzaferro, «The Documentary Findings: Ottavio Costa as a Patron of Caravaggio», The 
Burlington Magazine 116 (1974): 570-591.

53	 Josepha Costa Restagno, Ottavio Costa (1554–1639) le sue case e i suoi quadri (Albenga: Istituto 
Internazionale di Studi Liguri, 2004); Andrea Leonardi, «Collezionare libri: la raccolta del 
banchiere-mecenate Ottavio Costa», Annali di Critica d’Arte 4 (2008): 563-605.

54	 Maria Cristina Terzaghi, Caravaggio, Annibale Carracci, Guido Reni tra le ricevute del Banco 
Herrera & Costa (Roma: L’Erma di Bretschneider, 2007).

55	 ASR, Tribunale Criminale del Gobernatore, Fideiussioni, vol. 42, ff. 15 r. - 16 r.
56	 Ibid., ff. 19 r. - 20 v.
57	 Ibid., ff. 36 v. - 37 r.
58	 Ibid., ff. 95 v. - 96 r.
59	 Tribunale Criminale del Governatore, Atti di Cancelleria, vol. 12 (Sentenze originali 1597-

1599), s. f.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

38 Francisco Juan Martínez Rojas

Se cerraba así un enojoso episodio en la vida de Juan Bautista Vives, en 
el que afloraron muchos de los aspectos más controvertidos de la Roma que 
se aprestaba a cerrar el s. XVI. La Urbe, capital del catolicismo renovado y ex-
pansionista, dispuesto a recuperar los fieles que la reforma protestante le había 
arrebatado, no dejaba de ser todavía una ciudad que se resistía a convertirse 
en un gran monasterio, como habían deseado Pablo IV y Pío V, por ejemplo, y 
conjugaba, de manera paradójica, lo mejor de los movimientos de renovación 
religiosa anteriores y posteriores a la celebración del concilio de Trento, con 
aspectos tan poco religiosos como la violencia callejera, el bandidaje y la in-
seguridad ciudadana, como emerge de las páginas del proceso judicial contra 
Juan Bautista Vives, donde estos aspectos de la cotidianidad quedan reflejados 
con trazos muy nítidos y reales, a partir de las declaraciones tanto de los im-
putados como de los testigos.

Por otro lado, la proliferación de escuelas o colegios de neófitos, nacidos 
algunos con el respaldo de la jerarquía eclesiástica y otros por impulso personal 
-como el de Vives-, aglutinaba al variopinto colectivo de los neófitos, provenientes 
tanto de religiones no cristianas, como judíos y musulmanes -pensemos en los 
moriscos españoles a partir de 1614-, y de confesiones reformadas que volvían 
a Roma, a veces por motivos muy diferentes a los religiosos, como el ser espías 
para los monarcas protestantes centroeuropeos y británicos.

En este sentido, el proyecto misionero que el curial valenciano quiso llevar 
a cabo en su domicilio, y que se vio truncado por el asesinato del neófito Salva-
tore de Salvatoris y la falsa inculpación de Vives en esta muerte, representa un 
episodio, que, como un cuadro impresionista, ofrece con pequeños trazos una 
visión general de la ciudad que, por decirlo con términos artísticos, empezó el 
siglo XVI con la mesura y la ponderación del renacimiento, y lo concluía con 
la pasión y la agitación del primer barroco.

Bibliografía
AA. VV. Homenaje a Monseñor Juan Bautista Vives, en el IV Centenario de su 

natalicio (1545-1945). Madrid: Cruzada Misional de Estudiantes de Es-
paña, 1945.

AA. VV. Tribunali giustizia e societa’ nella Roma del Cinque e Seicento. Roma: 
Archivo Guido Izzi editore, 1997.

Alfarano, Tiberio. De basilicae vaticanae antiquissima et nova structura. Roma: 
Tipografia Poliglotta Vaticana, 1914.

Andrés Úbeda de los Cobos, Annibale Carracci, los frescos de la capilla Herrera 
en Roma. Madrid: Museo Nacional del Prado, 2021.

Arana, V. de B. «Cuarto Centenario de Mons. Juan Bautista Vives, fundador del 
Colegio Urbaniano de Propaganda Fide». Illuminare 128 (1943): 10-12.

Barrovecchio San Martini, Maria Luisa. Il tribunale criminale del Governatore 
di Roma (1512-1809). Roma: Ministero per i beni culturali e ambienta-
li-Ufficio centrale per i beni archivistici, 1981.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

39El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

Bonacchi, Gabriella. Legge e peccato. Anime, corpi, giustizia alla corte dei Papi. 
Roma-Bari: Laterza, 1995.

Bullarum diplomatum et privilegiorum santorum romanorum pontificum tauri-
nensis editio XIII. Augustae Taurinorum: Vecco et Sociis Editoribus, 1868.

Cametti, Alberto. La Torre di Nona e la contrada circostante dal medio evo al sec. 
XVII Roma: R. Società romana di storia patria, 1916.

Carboni, Luca. Un ambasciatore del Congo alla corte papale, 1608. Braunschweig: 
Archiv Verlag, 2009.

Castellucci, Antonio. «Mons. Giambattista Vives, Fondatore del Pont. Collegio 
Urbaniano di Propaganda Fide». Alma Mater 2 (1920): 18-41.

Castellucci, Antonio. «Note storiche del collegio dalle origini ai tempi nostri». 
Alma Mater 9 (1927): 13-20.

Castellucci, Antonio. «Piazza del Popolo prima sede del collegio de Propaganda 
Fide». Alma Mater 7 (1925): 67-70.

Coneys Wainwright, Matthew y Emily Michelson. A Companion to Religious 
Minorities in Early Modern Rome. Leiden-Boston: Brill, 2021.

Constitutiones apostolicae Sacrae Congregationis de Propaganda Fide. Romae: 
Ex Typographia Sac. Congregationis de Propaganda Fide, 1642.

Costa Restagno, Josepha. Ottavio Costa (1554–1639) le sue case e i suoi quadri. 
Albenga: Istituto Internazionale di Studi Liguri, 2004.

D’Errico, Gian Luca. «Esperienze pastorali e modelli di riforma: San Carlo Bor-
romeo, mons. G. B. Castelli, Gabriele Paleotti, san Giovanni Leonardi». En 
San Giovanni Leonardi amico dei santi. Personaggi, movimenti e modelli 
nell’esperienza spirituale e pastorale del santo lucchese, editado por Davide 
Carbonaro, 17-49. Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2016.

Del Re, Niccolò. La Curia capitolina e tre altri antichi organi giudiziari romani. 
Roma: Fondazione Marco Besso, 1993.

Di Simone, Maria Rosa. La giustizia dello Stato pontificio in età moderna. Roma: 
Viella, 2011.

Di Sivo, Michele. «Il Tribunale criminale capitolino nei secoli XVI-XVII. Note 
da un lavoro in corso». Roma moderna e contemporanea 1 (1995): 201-16.

Di Sivo, Michele. «Sulle carceri dei tribunali penali a Roma: Campidoglio e Tor 
di Nona». En Carceri, carcerieri, carcerati. Dall’antico regime all’Ottocento, 
editado por Livio Antonielli, 9-22. Soveria Mannelli: Rubbettino Editore, 
2006.

Felipo Orts, Amparo y Emilio Callado Estela. Entre la cátedra y el púlpito: Los 
pavordes de la universidad de Valencia (siglos XVI-XVII). Valencia: Univer-
sitat de València, 2016.

Fernández Regatillo, Eduardo. «El sacerdote D. Juan Bautista Vives, fundador 
del Colegio de Propaganda». El Siglo de las Misiones IX (1922): 149-53.

Fernández Terricabras, Ignasi. «Gli agenti dell’Inquisizione spagnola a Roma 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

40 Francisco Juan Martínez Rojas

nel XVII secolo». En Gli agenti presso la Santa Sede delle comunità e degli 
Stati stranieri I. Secoli XV-XVIII, editado por Matteo Sanfilippo y Péter 
Tusor, 107-126. Viterbo: Edizioni Sette Città, 2020.

Fosi, Irene. Inquisition, conversion, and foreigners in baroque Rome. Leiden - 
Boston: Brill, 2020.

Fosi, Irene. La giustizia del papa. Sudditi e tribunali nello Stato Pontificio in età 
moderna. Roma-Bari: Laterza, 2007.

Fosi, Irene. “Con cuore sincero e con fede non finta”: conversioni a Roma in età 
moderna fra controllo e accoglienza. Firenze: Olschki, 2010.

Fosi, Irene. «Fonti giudiziarie e tribunali nella Roma del Cinquecento. Proble-
mi metodologici per una ricerca di demografia storica». En Popolazione e 
società a Roma dal Medioevo all’età contemporanea, editado por Eugenio 
Sonnino, 591-96. Roma, Il Calamo, 1998.

Fosi, Irene. «Il governo della giustizia nello Stato ecclesiastico fra centro e peri-
feria (secoli XVI-XVII)». En Offices et papauté (XIVe-XVIIe siècle). Charges, 
hommes, destins, dirigido por Armand Jamme y Olivier Poncet, 215-35. 
Rome: École Française, 2013.

Fosi, Irene. «Roma e gli “Ultramontani”. Conversioni, viaggi, identità». Quel-
len und Forschungen aus Italianischen Archiven und Bibliotheken LXXXI 
(2001): 351-96.

Fosi, Irene. Convertire lo straniero: forestieri e inquisizione a Roma in età mo-
derna. Roma: Viella, 2011.

Fuente, Vicente de la. Historia de las universidades, colegios y demás estableci-
mientos de enseñanza en España II. Madrid: Imprenta de la Viuda e Hija 
de Fuentenebro, 1885.

García, Angelina. Els Vives: una família de jueus valencians. València: Edicions 
Tres i Quatre, 1977.

Gracián, Jerónimo. Peregrinación de Anastasio. Santa Bárbara: Publications of 
eHumanista, 2021.

Gracián, Jerónimo. Zelo de la propagacion de la fee, en que se contiene una exor-
tacion para yr a predicar la fee Catholica a las tierras de Idolatras, Infieles y 
hereges, y se declara la disposicion, que ay en algunos Reynos para rescibirla. 
Bruselas: Juan Mommart, 1609.

Gracián, Jerónimo. Zelo della Propagazione della fede, dove si contiene un’Es-
sortazione per andare a predicare la Fede Cattolica nelle parti dell’Idolatri, 
Infedeli, & Heretici, & si dimostra la dispositione, che si trova al presente in 
molti Regni per riceverla. Roma: Appresso Stefano Paolini, 1610.

Henkel, Willi, OMI. «Vives y Marjà, Juan Bautista». En Biographical Dictionary 
of Christian Missions, editado por Gerald H. Anderson, 707. Michigan / 
Cambridge: Wm. B. Eerdmans Publishing, 1999.

Hurtubise, Pierre. La cour pontificale au XVIe siècle d’Alexandre VI à Clément 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

41El proceso judicial contra Juan Bautista Vives de 1599

VIII (1492-1605). Città del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana, 2017.
Katterbach, Bruno, O.F.M. Referendarii utriusque Signaturae a Martino V ad 

Clementem IX et praelati Signaturae supplicationum a Martino V ad Leonem 
XIII. Città del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1931.

Leonardi, Andrea. «Collezionare libri: la raccolta del banchiere-mecenate Ot-
tavio Costa». Annali di Critica d’Arte 4 (2008): 563-605.

Londei, Luigi. «La funzione giudiziaria nello Stato pontificio di antico regime». 
Archivi per la storia IV n. 1-2 (1991): 13-30.

Martínez Ferrer, Luis y Marco Nocca. “Cose dell’altro mondo”. L’Ambasceria di 
Antonio Emanuele Principe di N’Funta, detto “il Negrita” (1604-1608) nella 
Roma di Paolo V. Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2003.

Ortí y Figuerola, Francisco. Memorias historicas de la fundacion y progressos 
de la universidad de Valencia. Madrid: Imprenta de Antonio Marín, 1730. 

Pascual y Beltrán, Ventura. Játiva biográfica II. Valencia: Renovación tipográ-
fica, 1931, 210-20.

Piras, Giuseppe. La Congregazione e il Collegio di Propaganda Fide di J. B. Vives, 
G. Leonardi e M. de Funes. Roma: Università Gregoriana, 1976.

Pizarro Lorente, Henar. «Entre Madrid y Roma: el agente de la Inquisición 
Española Juan Bautista Vives». Dimensioni e problemi della ricerca storica 
2 (2017): 273-300.

Pizarro Lorente, Henar. «Inquisición y santidad. La labor de mediación del 
agente de la Inquisición española en Roma en el primer tercio del siglo 
XVII». En Gobernar, conservar y reformar: Agentes y prácticas políticas en 
la Monarquía Hispana (siglos XVI-XVIII), coordinado por Guillermo Nieva 
Ocampo, Henar Pizarro Llorente y Marcelo Paulo Correa, 150-177. Salta: 
La Aparecida, 2021.

Pizarro Lorente, Henar. «La actividad de Juan Bautista Vives como agente de 
la Inquisición española en Roma (1605-1626)». En A la sombra de las cate-
drales: cultura, poder y guerra en la edad moderna, coordinado por Cristina 
Borreguero beltrán, Óscar R. Melgosa Oter, Ángela Pereda López, Asun-
ción Retortillo Atienza, 1073-1085. Burgos: Universidad de Burgos, 2001. 

Pizzorusso, Giovanni. «Ingoli, Francesco». Dizionario Biografico degli Italiani 
62. Roma: Istituto dell’Enciclopedia Italiana, 2004, 388-391.

Ramis Barceló, Rafael. Doctores hispanos en las leyes y cánones por la Universidad 
de La Sapienza de Roma, 1549-1774. Madrid: Dykinson, 2017.

Robres Lluch, Ramón. «Vives y Marja, Juan Bautista». En Quintín Aldea, Tomás 
Marín y José Vives, (dirs.) Diccionario de Historia Eclesiástica de España 
IV. Madrid: CSIC, 1975, 2780-2782.

Spezzaferro, Luigi. «The Documentary Findings: Ottavio Costa as a Patron of 
Caravaggio». The Burlington Magazine 116 (1974): 570-591.

Terzaghi, Maria Cristina. Caravaggio, Annibale Carracci, Guido Reni tra le ri-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.2 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 23-42

42 Francisco Juan Martínez Rojas

cevute del Banco Herrera & Costa. Roma: L’Erma di Bretschneider, 2007.
Unzalu, Juan de. «Mons. Juan Bautista Vives y Marjá». Illuminare (1944): 9-13, 

39-44, 72-75, 104-08.
Unzalu, Juan de. «Monseñor Juan Bautista Vives y Marjá. Fundador del Colegio 

Urbano de Propaganda Fide». El Siglo de las Misiones XXX (1943): 150-53.
Vita del beato G. Leonardi, fondatore della Congregazione dei Chierici Regolari 

della Madre di Dio scritta da un sacerdote della medesima Congregazione. 
Roma: Tipi della Congregazione di Propaganda Fide, 1861.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3

43ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

Recibido: 25 de septiembre de 2025 
Aceptado: 1 de noviembre de 2025

Los cardenales de la Corona de Aragón 
ante la crisis sucesoria: los orígenes de la 

cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)
The Cardinals of the Crown of Aragon 

and the Succession Crisis: Origins of the Montserrat 
Confraternity in Rome (1504-1507)
I Cardinali della Corona d’Aragona 

e la Crisi di Successione: Le Origini della 
Confraternita di Montserrat di Roma (1504-1507)

Álvaro Fernández de Córdova
Universidad de Navarra

Pamplona, España
afdecordova@unav.es 

https://orcid.org/0000-0002-9435-6387

RESUMEN: El presente trabajo analiza 
el comportamiento de los cardenales 
de la Corona de Aragón durante la 
construcción de la monarquía hispánica 
y la consolidación del papado en la 
temprana edad moderna. Con nueva 
documentación diplomática y epistolar, 
se explica el desarrollo de este colectivo 
que se movió en los intersticios del po-
der político y el religioso favoreciendo 
dinámicas de cohesión e interviniendo 
progresivamente en las instituciones 
asistenciales romanas. Todo ello le 
permitió constituirse en «facción» du-
rante el pontificado de Alejandro VI e 
implicarse en la crisis sucesoria tras 
el fallecimiento de Isabel la Católica 
(1504) que desestabilizó el proyecto 
unitario de la monarquía. Nuestro tra-
bajo profundiza en las consecuencias 

ABSTRACT: This paper investigates the 
role of the cardinals from the Crown of 
Aragon in the making of the Hispanic 
monarchy and the consolidation of the 
papacy in the early modern period. On 
the basis of newly examined diplomatic 
and epistolary sources, it reconstructs 
the trajectory of a group that operated 
at the crossroads of political and reli-
gious power, promoting cohesion while 
progressively extending its influence 
within Roman charitable institutions. 
These dynamics enabled the cardi-
nals to consolidate as a recognizable 
“faction” under the pontificate of Al-
exander VI and to intervene decisively 
in the succession crisis that followed 
the death of Isabella the Catholic in 
1504, a moment that unsettled the 
monarchy’s project of unity. The study 

mailto:afdecordova@unav.es
https://orcid.org/0000-0002-9435-6387


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

44 Álvaro Fernández de Córdova

RIASSUNTO: Il presente contributo analizza il ruolo svolto dai cardinali della 
Corona d’Aragona nella costruzione della monarchia ispanica e nel consoli-
damento del papato agli inizi dell’età moderna. Attraverso l’esame di nuova 
documentazione diplomatica ed epistolare, si ricostruisce il percorso di un grup-
po che seppe collocarsi negli spazi di intersezione tra potere politico e potere 
religioso, favorendo dinamiche di coesione e ampliando progressivamente la 
propria presenza nelle istituzioni assistenziali romane. Tali processi consenti-
rono ai cardinali aragonesi di configurarsi come una vera e propria «fazione» 
durante il pontificato di Alessandro VI e di giocare un ruolo significativo nella 
crisi successoria scatenata dalla morte di Isabella la Cattolica (1504), evento che 
mise in discussione il progetto unitario della monarchia. Il saggio approfondi-
sce inoltre le conseguenze del mutamento dinastico sul collegio cardinalizio e 
l’emergere di nuove forme di aggregazione delle comunità ispaniche residenti 
a Roma, tra cui spicca la confraternita di Montserrat.

PAROLE CHIAVE: Collegio cardinalizio, gerarchia ecclesiastica, Corona d’Ara-
gona, Roma, successione dinastica, confraternita, storia politica, secoli XV-XVI.

1. Introducción
El periodo que va del Cisma de Occidente (1378-1417) al Concilio de 

Trento (1545-1563) se ha considerado una etapa esencial en la transformación 
y maduración del colegio cardenalicio.1 Con el resurgimiento de la autoridad 

1	 Sobre las diversas aproximaciones al colegio cardenalicio de esta época véanse los trabajos reunidos 
en Les cardinaux de la Renaissance et la Modernité artistique, dir. por Frédérique Lemerle, Yves 
Pauwels y Gennaro Toscano (Villeneuve d’Ascq: Publications de l’Institut de recherches historiques 
du Septentrion, 2009); The possessions of a Cardinal: politics, piety, and art, 1450-1700, ed. por 
Mary Hollingsworth y Carol M. Richardson (Pennsylvania: Pennsylvania State University Press, 
2010); A Companion to the Early Modern Cardinal, ed. por Mary Hollingsworth, Miles Pattenden y 
Arnold Witte (Leiden: Brill, 2020 ); y el sito web The Cardinals of the Holy Roman Church, www.
fiu.edu, Florida International University (1998-2023).

que tuvo el cambio dinástico en el co-
legio cardenalicio y en la aparición de 
nuevas formas de agregación de las 
comunidades hispanas establecidas en 
Roma, como la cofradía de Montserrat.

PALABRAS CLAVE: Colegio cardena-
licio, jerarquía eclesiástica, Corona 
de Aragón, Roma, sucesión dinástica, 
cofradía, Historia política, siglos XV-XVI.

further considers the repercussions of 
the dynastic shift within the College of 
Cardinals and highlights the emergence 
of new forms of association among the 
Hispanic communities of Rome, most 
notably the confraternity of Montserrat.

KEYWORDS: College of Cardinals, 
Ecclesiastical hierarchy, Crown of 
Aragon, Rome, Dynastic succession, 
Confraternity, Political history, 15th-
16th centuries. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

45Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

papal bajo Nicolás V (1447-1455) y Pío II (1458-1464) y la progresiva recentra-
lización del poder en torno a la Curia romana, el cuerpo de los cardenales fue 
perdiendo su carácter representativo, deliberativo y a veces contestario para 
convertirse en una proyección de la corte pontificia, orientándose hacia el ejer-
cicio de la diplomacia, la administración y el mecenazgo. El papado favoreció 
este cambio funcional incorporando a este órgano servidores de la máxima 
confianza, tejiendo una red clientelar que le permitía tutelar la institución. Los 
poderes seculares imitaron este proceder tratando de contar con representantes 
propios en el colegio, como expresión de prestigio y recurso diplomático para 
defender sus intereses a través de lo que se ha llamado «diplomacia indirecta» 
o «relaciones informales».2 

Este último proceso activado desde el Concilio de Constanza dio forma a 
la figura del «cardenal del reino», «cardenal de corona» o «cardenal protector» 
de una nación o de un soberano, que –sin renunciar a su servicio al papado– 
actuaba como una extensión del embajador al acceder a ámbitos reservados 
de negociación y gobierno, como el consistorio, las congregaciones o el cóncla-
ve.3 Para contar con esta colaboración, el poder regio promovió el ascenso al 
cardenalato de determinados súbditos e intentó atraerse a ciertos purpurados 
mediante la gratificación de pensiones o beneficios eclesiásticos en sus reinos. 
Esta tendencia documentada a lo largo del siglo XV tuvo, sin embargo, ritmos 
y modulaciones diferentes en los reinos ibéricos. 

Como ha mostrado Oscar Villarroel, la presencia castellana en el colegio 
cardenalicio osciló entre uno y cuatro representantes residentes en la Curia, 
que intercedieron con mayor o menor frecuencia en favor del poder real, ya 
sea porque habían iniciado su carrera como servidores de la Corona –incluso 
embajadores, como Juan de Cervantes–, o porque habían permanecido siempre 
al servicio del papado, como Juan de Carvajal.4 En cualquier caso, el papado 
era habitualmente quien tomaba la iniciativa en la promoción cardenalicia para 

2	 Jean Marie Moeglin y Stéphane Péquignot. Diplomatie et «relations internationales» au Moyen Âge 
(IXe-XVe siècle) (Paris: PUF, 2017), 345-493 y 753-1052; Embajadores culturales: transferencias y 
lealtades de la diplomacia española de la edad moderna, ed. por Diana Carrió Invernizzi (Madrid: 
UNED, 2016), 17-34. 

3	 Sobre la evolución moderna de esta figura cf. Olivier Poncet. «The Cardinal-Protectors of the 
Crowns in the roman curia during the first half of the seventeenth century: the case of France». En 
Court and Politics in Papal Rome 1492-1700, coord. por Gianvittorio Signorotto y Maria Antonietta 
Visceglia (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 164; Gloria Alonso de la Higuera. «Le 
protezioni della monarchia spagnola: concertazioni e tensioni tra Madrid e Roma nella prima metà 
del Seicento». En Gli «Angeli custodi» delle monarchie: I cardinali protettori delle nazioni, coord. 
por Matteo Sanfilippo y Péter Tusor (Viterbo: Sette Città, 2018), 62-63; en el mismo volumen el 
trabajo de Isabella Iannuzzi. «I molteplici ruoli di un cardinale protettore di Castiglia alla fine del 
Cinquecento a Roma: Francisco Pacheco», 29-58; Léa Bénichou. «Los cardenales protectores de la 
monarquía española (siglos XVI-XVII)». Cuadernos de Historia Moderna, no 46-1 (2021): 29-58.

4	 Óscar Villarroel González. «Diplomacia indirecta castellana en la primera mitad del XV: los carde-
nales y Juan Alfonso de Mella». Libros de la Corte, no 29 (2024): 256-274.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

46 Álvaro Fernández de Córdova

premiar los servicios del candidato o como medio de atraerse al poder monár-
quico al ensalzar a sus colaboradores. Resultado de ello fue una sintonía entre 
la monarquía castellana y los purpurados naturales de estos reinos, aunque la 
Corona no siempre lograra mantener la misma intensidad en las relaciones.5

La vinculación de la monarquía aragonesa con el colegio cardenalicio fue 
más intensa y precoz: frente a los 7 u 8 cardenales castellanos documentados 
en los dos primeros tercios del siglo XV, los naturales de la Corona de Aragón 
ascienden a 18 o 19, lo que suponen más del doble.6 Esta ventaja se debe a 
los avatares del Cisma y, sobre todo, a la política de patronazgo eclesiástico 
impulsada por Alfonso V desde Nápoles (1442), en virtud de la cual promovió 
a determinados clérigos para convertirlos en aliados estratégicos en el cole-
gio cardenalicio.7 A raíz de ello el poder real se implicó gradualmente en los 
nombramientos, ya sea solicitando el capelo como gesto de benevolencia del 
papado, o bien oponiéndose a la designación de un súbdito suyo que conside-
raba inadecuado, lo que generó la costumbre papal de consultar al rey antes 
de promover a un natural de sus reinos.

Domingo Ram Lanaja (1423-1445) y Alfonso de Borja (1444-1454) 
constituyen dos ejemplos de eclesiásticos promovidos por Alfonso V que se 
convirtieron en agentes diplomáticos de notable relevancia, al igual que Jaime 
de Cardona (1461-1466) y Ausiàs Despuig (1473-1483) en tiempos de Juan II.8 
Sin embargo, con el ascenso de Calixto III, surgió un nuevo tipo de cardenal 
«aragonés», como Rodrigo de Borja (1456-1492) y Juan Luis del Milá (1456-
1510), que eran consanguíneos del papa y debían a este su promoción teniendo 
que construir sus relaciones con la monarquía a base de colaboraciones que se 
hacían pagar con beneficios eclesiásticos.9 Tomó forma así una cierta dicotomía 

5	 Cf. José Manuel Nieto Soria. «Enrique IV de Castilla y el Pontificado (1454-1474)». En la España 
medieval, no 19 (1996): 197. 

6	 Algunos antecedentes en tiempos de Alfonso IV y Pedro IV en los trabajos de Olivar Bertrand y 
Emeis, citados en la bibliografía.

7	 Véanse el fundamental trabajo de Miguel Navarro Sorní. Alfonso de Borja, Papa Calixto III en la 
perspectiva de sus relaciones con Alfonso el Magnánimo (Valencia: Institució Alfons el Magnànim, 
2005).

8	 Entre paréntesis se indica la fecha de duración del cardenalato al que accedieron gracias al apoyo de 
Juan II; cf. José Goñi Gaztambide. «Cardona, Jaime Francisco». En Diccionario de historia eclesiás-
tica de España (a partir de ahora DHEE), Suplemento (Madrid: CSIC, 1987), 110; Miguel Navarro 
Sorní. «Despuig, Ausiàs». En Diccionario biográfico español, XV (Madrid: Real Academia de la 
Historia, 2010), 797-799; Álvaro Fernández de Córdova. «La emergencia de Fernando el Católico en 
la Curia papal: identidad y propaganda de un príncipe aragonés en el espacio italiano (1469-1492)». 
En La imagen de Fernando el Católico en la Historia, la Literatura y el Arte, ed. por Aurora Egido 
y José Enrique Laplana (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2014), 39 y 45. 

9	 Véanse los estudios de José María Cruselles Gómez. «El cardenal Rodrigo de Borja, los curiales 
romanos y la política eclesiástica de Fernando II de Aragón». En De la unión de coronas al Imperio 
de Carlos V, dir. por Ernest Belenguer Cebrià, I (Barcelona: Sociedad Estatal para la Conmemora-
ción de los Centenarios de Felipe II y Carlos V, 2001), 253-279; Miguel Navarro Sorní. «Un obispo 
frustrado de Segorbe, Francesc Ferrer, y el enfrentamiento del cardenal Lluís del Milà con Juan II de 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

47Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

entre los cardenales hispanos que se intensificó con la unión de reinos debida 
a Fernando II de Aragón e Isabel I de Castilla, y la política de incorporaciones 
impulsada por un nuevo pontífice de origen ibérico, Alejandro VI.

El presente trabajo analiza el comportamiento de los cardenales de la 
Corona de Aragón en este periodo marcado por las tensiones y convergencias 
generadas por el poder político y el religioso. Gracias a nueva documentación 
epistolar y diplomática –procedente de archivos españoles, italianos y france-
ses– trataremos de explicar el desarrollo de este colectivo que llegó a constituir 
una «facción» en la Curia papal, estudiando su posicionamiento ante la crisis 
sucesoria suscitada tras el fallecimiento Isabel la Católica (1504) que alteró 
a las comunidades ibéricas instaladas en Roma. De esta forma esperamos 
comprender mejor su contribución a las nuevas formas de agregación y a la 
maduración moderna del colegio cardenalicio.

2. Los inicios de la política cardenalicia 
de los Reyes Católicos

Como príncipes de Castilla y Aragón, Fernando e Isabel se beneficiaron de 
los apoyos eclesiásticos de Juan II en la corte papal, como su embajador Ausiàs 
Despuig –obispo de Monreal– y el cardenal vicecanciller Rodrigo de Borja, cuya 
intervención resultó decisiva en la concesión del capelo para Pedro González de 
Mendoza (1473-1495) (7.V.1473), obispo de Sigüenza y colaborador de Enrique 
IV de Castilla.10 La larga sombra del monarca aragonés se extendía así al reino 
vecino, obteniendo un importante aliado para la causa de los príncipes que se 
convertirá en el único cardenal castellano en las dos décadas siguientes. El 
breve de Sixto IV comunicando la noticia refleja la voluntad papal de incorporar 
al colegio a personas escogidas de todas las naciones del mundo (ab universas 
orbis nationis), especialmente de las que por su grandeza solían contar con 
muchos cardenales, o bien porque habían demostrado su fidelidad a la Iglesia 
en momentos de prueba, como Castilla durante el Cisma.11 

Aragón». En Homenaje al profesor R. Rodríguez Culebras (Valencia: Fundación Dávalos-Fletcher, 
2004), 43-50; Álvaro Fernández de Córdova. «Vida y empresas del cardenal Lluís Joan del Milà: 
promoción eclesiástica y mecenazgo entre Italia y la Corona de Aragón». Aragón en la Edad Media, 
no 24 (2013): 191-223.

10	 Aunque Enrique IV había solicitado –desde tiempos de Paulo II– el capelo en favor de Mendoza, este 
desconfiaba de que el marqués de Villena estuviera manipulando la concesión en favor de su pariente 
Luis de Acuña; de ahí que, tras conocer su nombramiento, Mendoza agradeciera especialmente al 
legado papal su decisiva intervención; Diego Enríquez del Castillo. Crónica de Enrique IV, ed. por 
Aureliano Sánchez Martín (Valladolid: Secretariado de Publicaciones, 1994), caps. CLIV y CLXII; 
Jaime Vicens Vives. Historia crítica de la vida y reinado de Fernando II de Aragón (Zaragoza: Ins-
titución Fernando el Católico, 2006), 321-322; Francisco Javier Villalba Ruiz de Toledo. El cardenal 
Mendoza (1428-1495) (Madrid: Rialp, 1998), 58-59. 

11	 El breve papal (10-III.1472) dirigido al legado Borja en Justo Fernández Alonso. Legaciones y Nun-
ciaturas en España de 1466 a 1521 (Roma: Instituto Español de Historia Eclesiástica, 1963), 85-86. 
también Nieto Soria, «Enrique IV de Castilla…», 183 y 234. Sixto IV había decidido incorporar 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

48 Álvaro Fernández de Córdova

Además de la promoción de Mendoza, Juan II obtuvo el nombramiento de 
Ausiàs Despuig (1473-1483) que –con Borja– recibió a los embajadores enviados 
a Roma en 1475 para prestar obediencia y obtener el reconocimiento pontificio 
de los nuevos reyes de Castilla.12 Desgraciadamente, este entendimiento se vio 
comprometido cuando sendos cardenales se apropiaron de sedes eclesiásticas 
sin autorización regia: Despuig perdió el favor de Juan II al hacerse con el ar-
zobispado de Zaragoza (1474) y Borja el de Fernando e Isabel al atribuirse diez 
años después la sede sevillana (1484-1485). En el primer caso, Juan II decidió 
sustituir a Despuig por Pedro Ferriz como agente en Curia (1474-1479) promo-
viéndolo al cardenalato en 1476;13 y en el segundo se llegó a una reconciliación 
que permitió a Borja restaurar su colaboración con la Corona. 

Aunque Fernando e Isabel intentaron promover infructuosamente a servido-
res castellanos, adoptaron tonos especialmente reivindicativos en sus peticiones 
por los naturales de la Corona de Aragón.14 En carta a Sixto IV remitida en 1480, 
Fernando expresaba el «enojo que justamente tengo en tantos anyos no haver 
seydo complazido de hun cardenal, lo que ha senyores e comunidades de menos 
importancia e menos obedientes a la Sede Apostólica no ha seydo denegado».15 
Nótese el cambio de enfoque: una libre concesión papal se estaba convirtiendo 
en exigencia («justa súplica», como dirá más adelante el monarca), como sucedía 
con el derecho de suplicación que la Corona estaba transformando en derecho de 
presentación de los beneficios eclesiásticos.16 

además a otro natural del reino de Castilla, cuya designación –confiada al legado– nunca llegó a 
efectuarse.

12	 Álvaro Fernández de Córdova. «La embajada de obediencia de Fernando II de Aragón al papa Julio II 
(1507): una reinvención diplomática por acatamiento a su Santidad». En Diplomacia y desarrollo del 
Estado en la Corona de Aragón (siglos XIV-XVI), coord. por Concepción Villanueva Morte (Gijón: 
Ediciones Trea, 2020), 322 y ss.

13	 Tarsicio de Azcona. La elección y reforma del episcopado español en tiempos de los Reyes Católicos 
(Madrid: CSIC, 1960), 98-104; Jaime Elipe. Don Alonso de Aragón, un príncipe con mitra. Familia, 
Iglesia y política en la España del Renacimiento (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2022), 
174 y ss.

14	 Es el caso de Francisco de Toledo, protonotario y obispo de Coria; Fernando de Pulgar. Claros 
varones de Castilla, ed. de Miguel Ángel Pérez Priego (Madrid: Cátedra, 2007), 194-195.

15	 Carta de Fernando al papa, Toledo, 28 febrero 1480; Antonio de la Torre y del Cerro. Documentos 
sobre las relaciones internacionales de los Reyes Católicos, I (Barcelona: CSIC, 1949), 78-79. Los 
intentos de Juan II de obtener el cardenalato para Margarit a través del arzobispo de Monreal (1471) 
y de Ferrante de Nápoles (1472) en Robert Brian Tate. Joan Margarit i Pau cardenal i bisbe de Gi-
rona: la seva vida i les seves obres (Barcelona: Curial Edicions Catalanes, 1976), 97, 100 y 309-310. 
Sobre la súplica como tipo documental cf. Javier Domingo-Pérez. «Nuevos datos prosopográficos 
sobre Robert de Genève, canónigo de Astorga, Burgos y papa de Aviñón». Anuario de Historia de 
la Iglesia, no 34 (2025): 365-392.

16	 Cf. Maximiliano Barrio Gozalo. «Los Reyes Católicos, Cisneros y la reforma del clero secular y 
regular». En La Iglesia en la historia de España, dir. por José Antonio Escudero López (Madrid: 
Fundación Rafael del Pino, 2014), 415-432); Álvaro Fernández de Córdova. «El papado y la monarquía 
hispánica bajo los Reyes Católicos: ámbitos de análisis y desarrollos historiográficos». Intus-Legere 
Historia, no 16/1 (2022), 157. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

49Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

En su petición, el monarca abogaba por el prelado catalán Joan Margarit 
–obispo de Gerona– que debió esperara a 1483 para recibir el capelo tras su exi-
tosa embajada durante la crisis de Ferrara.17 El fallecimiento de Margarit un año 
después convirtió al vicecanciller Rodrigo de Borja en el interlocutor ineludible 
de los monarcas en los negocios eclesiásticos que debían tratar en la Curia. Sin 
embargo, al no tratarse de un cardenal promovido por el poder regio, Borja actuó 
más como colaborador que como servidor, apoyando los intereses hispanos en 
la fluctuante política italiana mientras construía su propio patrimonio familiar y 
negociaba las provisiones eclesiásticas de una forma no siempre respetuosa con 
los derechos patronales.18 Su poderosa intercesión le aproxima a la figura del 
«cardenal protector», pues actuó con la misma mezcla de autonomía y colabo-
ración que practicaron sus antagonistas Giuliano della Rovere y Jean Balue, 
considerados los primeros cardenales protectores de la nación francesa.19 

El carácter proteico de estos eclesiásticos les permitió extender su activi-
dad tentacular a las instituciones asistenciales romanas durante la década de 
1480:20 el hospital de San Nicolás –que acogía a los naturales de la Corona de 
Aragón– recibió dádivas más o menos directas de Juan Margarit y de Rodrigo de 
Borja, quien también impulsó los festejos organizados por la iglesia castellana de 
Santiago de los Españoles por las victorias en la guerra de Granada.21 Desde su 
privilegiada posición en Piazza Navona, este último templo experimentó cambios 
sustanciales al convertirse en escenario de los triunfos de la monarquía implicando 
de esta forma a todos los súbditos de sus reinos. De ahí la novedosa participación 
«aragonesa» en las celebraciones, como evidencia la presidencia del valenciano 
Pere García –familiar de Rodrigo de Borja– en la misa por la toma de Ronda 
(1486), la oratio del catalán Pere Boscà por la conquista de Málaga (1487)– o 
la implicación del cardenal Borja en los festejos por la caída de la capital nazarí 
(1492). La vocación unificadora del templo jacobeo explica la prevalencia de los 
términos hispani o prelati Hispanae nationis en las descripciones de los diarios 
pontificios en un momento en que la iglesia-hospital empezó ser gobernada 
por el embajador Bernardino López de Carvajal (1491), y se decoraba con 120 

17	 Sobre el capelo de Margarit cf. Tate, Joan Margarit…, 136-141. 
18	 José María Cruselles Gómez. «El cardenal Rodrigo de Borja…», 268-277; Álvaro Fernández de 

Córdova. Alejandro VI y los Reyes Católicos. Relaciones político-eclesiásticas (1492-1503) (Roma: 
Edizioni Università della Santa Croce, 2005), 223-262. Sobre el contexto internacional Álvaro 
Fernández de Córdova. «La política europea de Fernando Hispaniae rex. Del despliegue diplomático 
a la integración atlántico-mediterránea (1474-1516)». En Fernando II de Aragón. El rey que imaginó 
España y la abrió a Europa, coord. por M. Carmen Morte y José Ángel Sesma (Zaragoza: Gobierno 
de Aragón, 2015), 63-79.

19	 Véanse los trabajos de Wodka y Marceau citados en la bibliografía.
20	 Sobre los orígenes de estas instituciones remitimos a los estudios de Justo Fernández Alonso, Manuel 

Vaquero Piñeiro y Isabel Ruiz Garnelo, que se citarán más adelante.
21	 Véanse los datos aportados por Isabel Ruiz Garnelo. El patrimonio artístico de la comunidad de la 

Corona de Aragón en Roma (h. 1350-1522) (Valencia: Universitat de València, 2022, 122 y 127-128, 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

50 Álvaro Fernández de Córdova

escudos de Castilla y Aragón en su posterior proyecto de ampliación (1499).22

Estos datos inducen a pensar que la iglesia castellana estaba experimen-
tando un proceso de absorción semejante al documentado en la institución 
consular, donde el cónsul de los españoles empezó a sustituir a las antiguas 
entidades castellana y catalana, yuxtaponiéndose a veces sin anularlas.23 Por 
ello, aunque los hospitales de San Santiago y San Nicolás «aun después de for-
mada la unidad nacional corrieron paralelamente y sin tropezarse», no pueden 
soslayarse las sinergias experimentadas al abrigo del poder monárquico y de 
su necesidad de concentrar sus recursos representativos y diplomáticos en el 
centro de la Cristiandad.24

3. Los cardenales «hechura de Alejandro VI» 
El ascenso al papado de Rodrigo de Borja supuso la aceleración de una 

serie de tendencias que venían incoándose décadas antes, como el incremento 
de sus miembros para debilitar la posibilidad de llegar a un acuerdo entre ellos 
y contrarrestar el poder papal. Si Sixto IV había desbordado el límite tradicio-
nal eligiendo 34 purpurados, Alejandro VI lo superó incorporando a 43, con la 
novedad de que 17 de ellos –es decir el 40%– eran originarios de la Corona de 
Castilla (2) y, sobre todo, de la Corona de Aragón (15).25 Pons Alòs ha advertido 
la originalidad que suponía ampliar la base social del colegio a miembros que no 
pertenecían a la tradicional cantera aristocrática, y que debían su ascenso a los 
vínculos familiares o geográficos con el pontífice.26 Tal innovación fue tomando 
forma ante la necesidad pontificia de contener las tensiones centrífugas del siste-
ma interestatal italiano fortaleciendo su propio poder mediante un clientelismo 
menos «familiar» y más «político» de lo que se había pensado.27 

Alejandro VI inició esta tendencia tímidamente incorporando –al asumir 
la tiara– a su primo segundo Juan de Borja el mayor –arzobispo de Monreal 

22	 Jacob Burckardi. Liber notarum ab anno 1483 usque ad annum 1506, ed. por Enrico Celani, I (Città 
di Castello: S. Lapi, 1907), 336-338. Sobre Carvajal nos limitamos a citar los trabajos de Cantatore, 
Iannuzzi, Albalá y Fernández de Córdova indicados en la bibliografía.

23	 Elisa Ferreira Priegue. «Cónsules de castellanos y cónsules de españoles en el Mediterráneo bajome-
dieval». En Castilla y Europa: comercio y mercaderes en los siglos XIV, XV y XVI, ed. por Hilario 
Casado (Burgos: Diputación Provincial de Burgos, 1996), 216-217 y 219-221.

24	 Juan Luis Estelrich. «Influencia de la lengua y literatura italiana en la lengua y literatura castellana». 
Anales de la Junta para Ampliación de Estudios e Investigaciones Científicas, nº 10 (1913): 154.

25	 Modificamos ligeramente las cifras ofrecidas por Marco Pellegrini. «Il profilo politico-istituzionale 
del cardinalato nell’età di Alessandro VI: persistenze e novità». En Roma di fronte all’Europa al 
tempo di Alessandro VI, ed. por Maria Chiabò, Silvia Maddalo y Massimo Miglio, I (Roma: Roma 
nel Rinascimento, 2001), 177-216. 

26	 Vicente Pons Alós. «Valencianos en la curia de Alejandro VI». Specula: Revista de Humanidades 
y Espiritualidad, no 2 (2021): 201-202; Miguel Navarro Sorní y Fernández de Córdova, «Alejandro 
VI». En Diccionario biográfico español, II (Madrid: Real Academia de la Historia, 2009), 555-563. 

27	 Sobre estas circunstancias que afectaron gravemente al papado y a la monarquía hispánica véanse los 
trabajos de Pellegrini, Mallett, Shaw y Villanueva-Fernández de Córdova, citados en la bibliografía.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

51Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

(1.VIII.1492)– que actuó como cardenal-sobrino y mediador en las relaciones con 
Nápoles.28 Aunque Fernando e Isabel exhortaron al papa a que se abstuviera de 
promover súbditos suyos sin su beneplácito, levantaron el veto para gratificar 
a su embajador Bernardino López de Carvajal y a su colaborador en las rela-
ciones con Francia, el obispo de Albi,29 mientras el almirante Cristóbal Colón 
abogaba por su hijo Diego –de 12 o 13 años– aprovechando la gestión romana 
de las bulas legitimadoras de los descubrimientos.30 Tras recibir la prestación 
de obediencia, Alejandro VI complació a los reyes promoviendo sólo a Carvajal 
(20.IX.1493) junto a un nuevo miembro de su parentela, su hijo César Borja.

Como señala en su carta de agradecimiento a los monarcas, Carvajal se 
autodenomina «cardenal de vuestras majestades y su siervo» solicitando su inter-
cesión para obtener un palacio en Roma «y algund lugarejo en administraçión 
como los otros cardenales tienen».31 El prelado castellano hacía coincidir así su 
prestigio con el de la Corona, barruntando las funciones de cardenal-protector 
desarrolladas entonces por Francesco Todeschini Piccolomini para el reino de 
Inglaterra.32 Con todo, Carvajal no se consideraba un mero instrumento regio 
sino un mediador entre la monarquía y el papado «por lo que debo dambas partes, 
y porque así se aprovecha a los estados de ambos, y a servidores de en medio».33 

Desde la perspectiva pontificia, la promoción de 1493 se reveló insuficiente 
para frenar la cadena de deserciones entre los cardenales «ancianos» y los repre-
sentantes de las familias baronales que abandonaron a Alejandro VI en la calatta 

28	 Miguel Navarro Sorní. «Juan de Borja y Navarro». En Diccionario biográfico español, IX (Madrid: 
Real Academia de la Historia, 2010), 177-180; Marià Carbonell i Buades. «Apunts biogràfics i patrocini 
artístic del cardenal Joan de Borja i Navarro d’Alpicat (1446-1503)». Revista Borja, 6 (2017-2018): 
1-45.

29	 Jerónimo Zurita. Historia del rey don Hernando el Cathólico. De las empresas y ligas de Italia, ed. 
por Canellas López Ángel (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 1996). Edición electrónica 
de José Javier Iso, Pilar Rivero y Julián Pelegrín (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2005), 
libro 1, cap. XXXI. Los reyes solicitaron a Alejandro VI que al menos les enviara un breve prome-
tiéndoles «esta graçia», sin identificar a los dos candidatos; carta del embajador en Roma en fecha 
desconocida (entre el 27 agosto 1492 y abril 1493); en Luis Suárez Fernández. Política internacional 
de Isabel la Católica. Estudio y documentos, III (Valladolid: Instituto Isabel la Católica de Historia 
Eclesiástica, 1969), 339-340.

30	 Carta de Cristóbal Colón a Fernando e Isabel, 3 marzo 1493; en Manuscrito del libro copiador de 
Cristóbal Colón, ed. por Antonio Rumeu de Armas, II (Madrid: Testimonio Compañía Editorial, 
1989), 435-443.

31	 Carta de Carvajal, 2 octubre 1493 (mal datada en 1495); en Suárez Fernández, Política internacio-
nal..., IV, 429. La solicitud de Carvajal se concretó con la legación de Anagni (1494) que el papa le 
confió en 1494 ante la invasión francesa; Miguel Batllori. «Bernardino López de Carvajal. Legado 
de Alejandro VI en Anagni 1494». Miscellanea Historiae Pontificae, no XXI (1959): 171-188.

32	 William E. Wilkie. The Cardinal Protectors of England: Rome and the Tudors before the Reformation 
(New York: Cambridge University Press, 1974). 

33	 Carta de Bernardino López de Carvajal al duque de Gandía, 17 abril 1494; en José Sanchis Sivera. 
Algunos documentos y cartas privadas que pertenecieron al segundo duque de Gandía D. Juan de 
Borja (Valencia: Imp. la Voz Valenciana,1919): 74-75.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

52 Álvaro Fernández de Córdova

de Carlos VIII. De ahí que tras el fracaso francés, el papa proceda a una segunda 
promoción (19.II.1496) que doblaba el número de connacionales al incorporar a 
familiares que compartían lazos consanguíneos remotos, como Bartolomé Martí 
–obispo de Segorbe y mayordomo del palacio pontificio– y Juan de Borja Lanzol 
de Romaní el menor, sobrino-nieto del papa y obispo electo de Melfi; a los que 
añadió dos valencianos de confianza: su secretario Juan López –obispo de Peru-
gia– y el noble Juan de Castro, titular de Agrigento y encargado de la defensa de 
Castel Sant’Angelo durante la invasión francesa.34 

Como ha advertido Pellegrini, Alejandro VI pretendía consolidar de esta 
forma el partido de los cardenales jóvenes que debían apoyar la creación de un 
estado limítrofe al reino de Nápoles encomendado a su primogénito Juan de Borja, 
el duque de Gandía. En carta a los monarcas españoles, el papa justificó la nueva 
promoción por la incertidumbre del tiempo («dubiis temporibus») y la necesidad 
de gobernar la Iglesia con libertad, asegurándoles que los neopurpurados serían 
fieles vasallos y que en el futuro nombraría a un castellano de su elección.35

Gracias a estos, la sombra de Alejandro VI también se proyectó en las ins-
tituciones asistenciales romanas: Juan de Castro se ocupó de la casa-hospital de 
San Nicolás (1496), emprendiendo una serie de reparaciones continuadas por 
el gobernador Miquel de Biure (1501-1506), mayordomo mayor del pontífice;36 
y Carvajal culminó el proyecto de ampliación de la iglesia de Santiago de los 
Españoles (1495-1498) iniciado por Pedro de Aranda, mayordomo papal y go-
bernador de la institución.37 Era la primera vez que dos miembros del colegio 
cardenalicio tutelaban sendos hospitales haciéndose cargo de su adaptación a 
las necesidades del jubileo de 1500. 

Dos de los nuevos purpurados –Juan López y Juan de Borja Lanzol el menor– 
se convirtieron en los principales consejeros del pontífice cuando este emprendió 
la restauración de sus estados centro-septentrionales con la ayuda de César 
Borja bajo amparo francés.38 Su desaparición obligó a Alejandro VI a proceder a 
nuevas promociones en 1500 y 1503 que doblaron el número de sus servidores 
personales: manteniendo el núcleo familiar a través de su sobrino Pedro Luis de 
Borja (20.III.1500), el papa incorporó a ocho naturales de la Corona de Aragón, 

34	 Álvaro Fernández de Córdova. «El cardenal Joan Llopis. Política y mecenazgo al servicio de los 
Borja (1454-1501)». Hispania Sacra, no LXIX/139 (2017): 116-131; Álvaro Fernández de Córdova. 
«Castro y de Pinós, Joan de». En Diccionario biográfico español, XII (Madrid: Real Academia de 
la Historia, 2009), 688-690.

35	 Breve Non dubitamus, 23 febrero 1496; en Suárez Fernández, Política internacional..., IV, 495-496.
36	 Ruiz Garnelo, El patrimonio artístico…, 437.
37	 Begoña Alonso. «La reforma de la iglesia de Santiago de los Españoles en Roma durante el reinado 

de los Reyes Católicos». Anthologica annua, no 70 (2023): 63-99.
38	 Álvaro Fernández de Córdova. «Cèsar Borja en el seu context històric: entre el pontificat i la monar-

quia hispànica». En Cèsar Borja cinc-cents anys després (1507-2007). Tres estudis i una antología, 
coord. por Jon Arrizabalaga, Maria Toldrà y Álvaro Fernández de Córdova (Valencia: Edicions Tres 
i Quatre, 2009), 11-98.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

53Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

sobre todo valencianos: Jaime Serra –arzobispo de Oristán–, su protegido Juan 
Vera –arzobispo de Salerno– y Francisco de Borja –arzobispo de Cosenza– en 
la primera promoción (28.IX.1500); y en la segunda (31.V.1503), Juan Castellar 
–arzobispo de Trani–, Francisco Remolins –arzobispo de Sorrento–, Francisco 
Desprats –obispo de León– Jaime de Casanova, camarero pontificio, y el siciliano 
Pietro Isvalies, bien relacionado con los Borja.39 Los elegidos tuvieron como misión 
afianzar el gobierno de los territorios confiados a César y proteger a los vástagos 
más jóvenes de la parentela.40 

Durante este tiempo, los Reyes Católicos no dejaron de impulsar a sus pro-
pios candidatos pagando veinticinco mil ducados por el capelo de Diego Hurtado 
de Mendoza –arzobispo de Sevilla–, mientras intensificaban sus relaciones con 
los cardenales borgianos.41 En un memorial dirigido a sus secretarios, la reina 
Isabel aconsejaba «procurar la amistad» de cierto personaje para que «conserve 
el p[apa] como suele, mostrándose nuestro amigo y nosotros haremos lo mesmo 
y procuraremos tener toda la parte que pudiéremos en el Colegio [cardenalicio] 
para cuando Dios quisiere».42 La necesidad se presentó dos años después en que 
los monarcas españoles propusieron a Luis XII de Francia delegar en el papa y 
el colegio cardenalicio la resolución de las diferencias por el reparto de Nápoles 
(1502).43 La sugerencia no prosperó, pero evidencia la confianza depositada en 
aquellos eclesiásticos que podían mitigar la tensión internacional sin desatender 
los intereses hispánicos.

4. Facciones cardenalicias y crisis sucesoria 
La desaparición del papa-patrono (18.VIII.1503) abrió no pocos interrogan-

tes sobre el futuro de los cardenales ibéricos y la comunidad española expuesta 
a los típicos saqueos rituales durante la sede vacante.44 Bajo el liderazgo de 
Bartolomeo d’Alviano, los Orsini incendiaron un centenar de almacenes y casas 

39	 Véase las voces de diccionario elaboradas por Fernández Alonso, Goñi Gaztambide, De Caro, Russo, 
Ortega, Lladonosa, Pons Alós, Navarro Sorní, Miranda y Fernández de Córdova, recogidas en la 
bibliografía. 

40	 Juan Vera y Francisco de Borja fueron nombrados tutores de los duchetti: Juan de Borja (1498-1547), 
el infans romanus –oficialmente hijo de César pero reconocido como propio por Alejandro VI– y 
Rodrigo de Aragón y de Borja (1499-1512), hijo de Lucrecia Borja –duquesa de Ferrara– y del difunto 
Alfonso de Aragón, duque de Bisceglie; Maria Bellonci. Lucrezia Borgia e i suoi tempi (Verona: 
Mondadori, 1936), 432-433. Sobre la identidad y evolución de ambos infantes cf. Epistolari català 
dels Borja, ed. por Miguel Batllori (†), Joan Requesens y Maria Toldrà (Valencia: Edicions Tres i 
Quatre, 2017), 441-442.

41	 Fernández de Córdova. «El cardenal Joan Llopis…», 144. 
42	 Memorial autógrafo de la reina para el despacho de sus secretarios, noviembre 1500; Real Academia 

de la Historia, Colección marqués de San Román, Ms. Caja 3, nº 4.
43	 Álvaro Fernández de Córdova. «Papado y cambio dinástico entre el último Trastámara y el primer 

Habsburgo (1504-1506)». Hispania, 83/273 (2023): 2 y ss. 
44	 Sobre la violencia ritual desencadenada tras la muerte del papa cfr. Agostino Paravicini Bagliani. 

Morte e elezione del papa: norme, riti e conflitti (Roma: Viella, 2013), 211-215.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

54 Álvaro Fernández de Córdova

de comerciantes y cortesanos de la Corona de Aragón, incluidos los palacios 
del cardenal Casanova y del médico Andrés Vives,45 mientras la «gente d’Es-
paña» –quizá castellanos– recurrían a la protección del cardenal Carvajal.46 
Recluidos en los palacios vaticanos, los cardenales borgianos contaron con la 
protección de Miquel Remolins –capitán de César– y después del representante 
de la Corona, Francisco de Rojas.47 

Aunque Pellegrini se ha sorprendido del carácter evanescente de la facción 
borgiana, su peso e influencia en los cónclaves sugieren una valoración más 
matizada.48 Liderado por las respetables figuras de Juan Vera y Juan de Castro, 
el grupo colaboró con el embajador español y el virrey de Nápoles –Gonzalo 
Fernández de Córdoba– en la promoción papal de Francesco Piccolomini, y 
tras su fallecimiento al cabo de un mes, apoyaron la elección de Giuliano della 
Rovere tras negociar la concesión de la investidura napolitana en favor del rey 
Católico y el mantenimiento de César en su cargo de gonfaloniero.49 Los acuerdos 
beneficiaron especialmente a Pedro Luis de Borja –afecto a Julio II–, que recibió 
la Penitenciaría Apostólica– y a Francesc Remolins, que obtuvo la Signatura de 
Justicia.50 Junto a estos nombramientos se concertó el casamiento de la hija de 
César con Francesco Maria della Rovere –sobrino del pontífice–, el de Juan de 
Borja –duque de Camerino– con una sobrina (segunda) del papa, y el de una 
hermana del cardenal Pedro Luis con Fabbio Orsini.51 De esta forma los Borja 
aseguraban el futuro de su linaje enlazando con dos importantes familias que 
controlaban el territorio del Lazio y las Marcas, en la zona septentrional de los 
estados papales.

Los acuerdos no duraron mucho tiempo. El arresto de César en diciembre 
de 1503 motivó la huida a Nápoles de los dos cardenales y los duchetti, Juan de 

45	 Véase la denuncia del embajador Rojas recogida en el despacho veneciano del 25 agosto 1504; 
Antonio Giustinian, Dispacci, ed. por Pasquale Villari, II (Florencia: Le Monnier, 1876), 452. Y 
el relato de Burckardi, Liber notarum…, II, 359; Ludwig von Pastor. Storia dei Papi dalla fine del 
Medioevo, III, (Roma: Desclée, 1942), 872; Maria Antonietta Visceglia. Morte e elezione del papa: 
Norme, riti e conflitti. L’Età moderna (Rome: Viella, 2013), 66-68; Álvaro Fernández de Córdova. 
«La elección de Pío III y los nuevos espacios de la negociación hispana en sede vacante (1503)». 
En Pere Miquel Carbonell i el seu temps (1434-1517), ed. por Alejandra Guzmán, Xavier Espluga y 
Maria Ahn (Barcelona: Reial Acadèmia de Bones Lletres, 2016), 153-156.

46	 Alonso Hernández. Historia parthenopea dirigida al Illustrissimo y muy reuerendissimo Señor Don 
bernardino de carauaial, ed. Stephano Guilleri, Roma, 1516; Biblioteca Nacional de España, R/8524, 
f. 105r-106r. 

47	 César Borja permaneció en Castel Sant Angelo con el resto de la parentela Borgia: su hermano Jofré, 
los duchetti y sus hijas Gerolama y Camila Lucrecia, enviadas después a Ferrara bajo la tutela de 
Lucrecia; Burckardi, Liber notarum…, II, 392-393; Giustinian, Dispacci…, II, 213 y 349.

48	 Pellegrini, «Il profilo politico-istituzionale…», 203. 
49	 Fernández de Córdova. «La elección de Pío III…», 162-181.
50	 Pastor, Storia dei Papi…, III, 168-169.
51	 Marin Sanudo. Diarii, V, ed. por F. Stefani (Venecia: Visentini, 1881), 291-292; Giustinian, Dispac-

ci…, II, 283-284.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

55Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

Borja y Rodrigo de Aragón y de Borja. Se creó así en el Regno un nuevo núcleo 
borgiano, al que se incorporó Jofré de Borja –vástago de Alejandro VI y duque 
de Esquilache– y el propio César al evadirse de Ostia en mayo de 1504. Meses 
después Julio II desmanteló el poder territorial del linaje recuperando los en-
claves de Romagna retenidos por César y anulando la donación del ducado de 
Camerino a Juan de Borja, el «infante Romano».52 Según Zurita, la campaña 
afectó a «muchos españoles» que huyeron a Gaeta «porque el Papa no quería 
sufrir que estuviesen en Roma, ni en su guarda». Fueron acogidos en el Regno 
recién conquistado, pero los Reyes Católicos evitaron que la presencia de los dos 
cardenales fuera interpretada como un gesto de denuncia política, y ordenaron 
el arresto y traslado de César a la península ibérica para satisfacer a Julio II.53

Mientras tanto la mayor parte de los cardenales hispani intentó normalizar 
sus relaciones con la Corona en el nuevo escenario roveresco. Fallecido Diego 
Hurtado de Mendoza, los Reyes Católicos obtuvieron del papa el capelo para 
Juan de Zúñiga (23.XI.1503),54 pero neutralizaron las ambiciones cardenalicias 
de su embajador Rojas y apartaron a Carvajal de sus negocios ante sus amagos 
habsbúrgicos.55 Fernando e Isabel recurrieron entonces a Juan Vera para ges-
tionar in Curia asuntos como la erección de las primeras diócesis americanas, 
pero las provisiones pontificias de las sedes de León, Malta y Monreale en favor 
de Vera, Castro y Castellar –sin respetar los derechos patronales– desbarataron 
el entendimiento.56 A este descontento se sumó el impuesto de la décima del 
clero que el monarca ordenó recaudar en Nápoles para reconstruir el reino 
devastado por la guerra.57

A pesar de las desavenencias, los cardenales españoles constituyeron un 

52	 Véase la carta del cardenal Francesc de Borja al canónigo Miquel Gomis sobre las lujosas pertenecías 
de los duchetti, Roma 26 agosto 1504; Epistolari català…, 441-442; Giustinian, Dispacci…, III, 234.

53	 Despachos del cónsul veneciano en Nápoles, 27 enero y 10 febrero 1504; Sanuto, Diarii…, V, 871; 
Álvaro Fernández de Córdova. El roble y la corona. El ascenso de Julio II y la monarquía hispánica 
(1471-1504) (Granada: Editorial Universidad de Granada, 2021), 314 y ss. Sobre el exilio como de-
nuncia política cf. Christine Shaw. The Politics of Exile in Renaissance Italy (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2000), 21-23.

54	 Zurita, Historia…, libro V, cap. LXXIII y LXXVI. La promoción de Zúñiga en Archivo Apostólico 
Vaticano (Ciudad del Vaticano), Archivio Concistoriale, Acta Miscellanea, n. 6, ff. 113r-114v.

55	 Álvaro Fernández de Córdova. «Se me haze gran servidor y querría saber si va doblado. Lealtades 
políticas y mediaciones inciertas del cardenal Carvajal en la pugna dinástica (1503-1506)». En En 
el paraíso de los altares. Élites eclesiásticas, poder, mediación, y mecenazgo en el mundo ibérico 
moderno, siglos XVI-XVIII, ed. por Héctor Linares y Daniel Ochoa (Madrid: Ediciones Doce Calles, 
2023), 166.

56	 Fernández de Córdova, El roble y la corona…, 381-389.
57	 Giustinian, Dispacci…, III, 331; Álvaro Fernández de Córdova. «Gobierno y desgobierno del reino de 

Nápoles bajo los Reyes Católicos: la crisis virreinal de 1504». En Seguridad y fronteras en tiempos 
de los Habsburgo: Liber amicorum Enrique Martínez Ruiz, coord. por István Szászdi León-Borja 
(Valladolid: Carf Artes Gráficas, 2023), 57-103.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

56 Álvaro Fernández de Córdova

bastión para contrarrestar la francofilia de Julio II;58 de ahí que Fernando les 
eximiera de la décima napolitana y se mostrara dispuesto a negociar la libera-
ción de César.59 Ni la crispación internacional ni las impredecibles reacciones 
del papa terribile aconsejaban al monarca prescindir de sus apoyos cardena-
licios, especialmente desde que el fallecimiento de su esposa Isabel le dejara 
desasistido ante los derechos esgrimidos por Felipe de Habsburgo –marido de 
la reina Juana– para asumir el trono castellano. 

Reducido a la mitad y relegado a una posición excéntrica, el grupo de 
cardenales españoles adoptó los lutos isabelinos participando en los funerales 
celebrados en la Iglesia de Santiago de los Españoles (26.II.1505) y en la cate-
dral de Nápoles (16.I.1505).60 Los cardenales «aragoneses» manifestaron pronto 
su preocupación ante el ascenso del joven Habsburgo, y su esperanza de que 
acatara las directrices fernandinas rompiendo los acuerdos con Francia.61 Car-
vajal, en cambio, se postuló como mediador entre los dos príncipes, suscitando 
el reproche de sus colegas por su «traición» al rey Católico.62 

Para fidelizar a los cardenales borgianos, Fernando redondeó el patrimonio 
territorial del duque de Esquilache, confirmó al joven Roderic en el ducado de 
Bisceglia, y prometió liberar a César si los purpurados permanecían «muy unidos 
y conformes» a su voluntad. El entendimiento llevó consigo una intensificación 
de las comunicaciones a través de agentes enviados por Pedro Luis de Borja, 
Remolins, Lóriz e Isvalies, mientras Fernando obtenía su promesa de voto para 
atraerse a Georges d’Amboise, principal agente en la reconciliación con Fran-
cia.63 Probablemente era la primera vez que un monarca español utilizaba este 
recurso como elemento de atracción política. Algunos cardenales se implicaron 
especialmente: Pedro Luis de Borja facilitó al monarca aragonés la dispensa 
episcopal para concertar su matrimonio con Germana de Foix, sobrina de Luis 
XII de Francia.64 Por su parte, Serra promovió las celebraciones por la victoria 
fernandina de Mazalquivir (31.X.1505), pero fracasó en su intento de impedir 

58	 Antonio de la Torre y Luis Suárez Fernández. Documentos referentes a las relaciones con Portugal 
durante reinado de los Reyes Católicos, III (Valladolid: CSIC, 1963), 124-129.

59	 La cuestión debió justificar el traslado de Joan Castellar a la península ibérica en julio y la misma 
intención manifestada por Francisco Galcerán de Lóriz pocos meses después; carta de este último 
al arzobispo de Toledo Jiménez de Cisneros, Roma 6 febrero 1506; Archivo Histórico Nacional 
(Madrid), Universidades, Leg. 757, f. 170r.

60	 Álvaro Fernández de Córdova. «The political funerals of Isabella the Catholic in Rome (1505): 
liturgical hybridity and succession tension in a celebration misere a la italiana et ceremoniose a la 
spagnola». Religions, no 13/228 (2022). 

61	 Despacho del embajador veneciano, Roma 6 enero 1505; Giustinian, Dispacci…, III, 359. 
62	 Gutiérre Gómez de Fuensalida. Correspondencia, ed. por el Duque de Berwick y de Alba (Madrid: 

Imp. Alemana, 1907), 381 y ss. 
63	 Zurita, Historia…, libro VI, cap. VII.
64	 El 13 de agosto de 1505 el rey Católico obtuvo este importante documento otorgado por el cardenal 

Pere Lluís de Borja-Llançol de Romaní; Julián Paz. Archivo general de Simancas. Catálogo IV. 
Secretaría de Estado, I (Madrid: Tip. De la Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1914), 7.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

57Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

la nueva promoción cardenalicia que atenuaría el peso hispano en el colegio.65 
La disputa sucesoria no tardó en generar una cierta polarización en la 

Curia papal, decantándose un partido «fernandino» –liderado por Rojas y los 
cardenales aragoneses– y un bando «habsbúrgico» o «felipista» aglutinado en 
torno a Antonio de Acuña y Philibert Naturel, embajadores de Felipe que recu-
rrieron al cardenal camerario Raffaele Riario y el tesorero francófilo Francesco 
Alidosi.66 Este pequeño pero influyente grupo logró bloquear la dispensa del 
matrimonio de Fernando y Germana, revocada secretamente a la espera de que 
Felipe enviara la prestación de obediencia.67

La tensión se intensificó tras la partida de Felipe y Juana a la península 
ibérica en enero de 1506. En su correspondencia inédita, Naturel manifestaba 
su incapacidad de romper el bloqueo presentado por los cardenales aragone-
ses a cualquier intento de obtener la investidura napolitana para otra persona 
que no fuera el rey de Aragón.68 Para debilitar este entendimiento, el taimado 
borgoñón difundió que Fernando había forzado a los cardenales a confiarle su 
voto, atentando así contra la libertad de la Iglesia.69 Sin embargo este tipo de 
compromisos se establecieron en un contexto de entendimiento que explica la 
reconciliación del monarca con Vera para contar con un «cardenal que en esa 
corte de Roma leal y verdaderamente procure mis negocios».70 A cambio de 
la sede leonesa, el eclesiástico valenciano debió renunciar al arzobispado de 
Salerno, obtener la concesión papal de la décima e impedir la incorporación 
de Naturel al colegio cardenalicio.71 Fernando también recurrió a los servicios 

65	 Sobre la política cardenalicia de Julio II Jennifer Mara DeSilva. «Senators or courtiers: negotiating 
models for the College of Cardinals under Julius II and Leo X». Renaissance Studies, 22 (2008): 
158 y ss. Fernando tampoco logró que prosperaran sus solicitudes en favor de Francisco de Rojas y 
del arzobispo de Toledo, Jiménez de Cisneros; Antonio Rodríguez Villa. «Don Francisco de Rojas, 
embajador de los Reyes Católicos». Boletín de la Real Academia de la Historia, no 28 (1896): 440-
442. Sobre los festejos romanos por la conquista africana cf. Álvaro Fernández de Córdova. «Aphrica 
supplex o el despertar propagandístico de Mazalquivir (1505)». Revista de Filología Española, no 
102(2) (2022): 375-405.

66	 Sobre la embajada de Felipe I en Roma véanse los estudios de Serio y Fernández de Cordova citados 
en la bibliografía.

67	 Despacho del Gran Capitán al rey Católico, Nápoles 15 noviembre 1505; Biblioteca Francisco Zabál-
buru (Madrid), Altamira, 15, D. 24, ff. 1-3. Breve de Julio II dirigido a Felipe de Castilla, 16 octubre 
1505; Archivo Apostólico Vaticano, Archivum Arcis, Armadio XXXIX, 23, ff. 563r-564r; cf. Álvaro 
Fernández de Córdova, «Papado y cambio dinástico…», 1-18.

68	 Despacho de Philibert Naturel a Felipe de Castilla, Roma 18 y 20 abril 1506; Archives départemen-
tales du Nord-Lille (a partir de ahora ADL), B 18.828, n. 24137; en Nadré Joseph Ghislain Le Glay. 
Negotiations diplomatiques entre la France et l’Autriche durant les trente premières années du XVIe 
siècle, I (Paris: Imprimerie royale, 1845), 111-130. 

69	 Despacho de Philibert Naturel a Felipe de Castilla, Roma entre 7 y 19 junio 1506; ADL, B 18.828, 
n. 24221 (original), 24222-24224 (copia del siglo XVIII). 

70	 Instrucciones del rey Católico a Francisco de Rojas, Valladolid 14 abril 1506; Rodríguez Villa, «Don 
Francisco de Rojas…», 443-444.

71	 Sobre el contencioso de León cf. Álvaro Fernández de Córdova. «Elegir obispos que parezcan bien a 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

58 Álvaro Fernández de Córdova

de Remolins convirtiéndole en su hombre de confianza en Nápoles ante la 
ambigüedad política del virrey, y ofreció al duque de Esquilache la mano de su 
nieta Juana del Milà.72 Con todo, no estaba claro si los cardenales fernandinos 
lograrían frenar la presión diplomática y propagandística que el partido habs-
búrgico estaba a punto de desplegar en la Ciudad Eterna. 

5. Hospitales y cofradías ante la división de reinos: 
los orígenes de Montserrat 

La polarización política tuvo importantes consecuencias en la comunidad 
española instalada en Roma (natio hispana). En sus despachos, Naturel se hace 
eco de las noticias difundidas por un servidor de Alfonso de Aragón –hijo del 
rey Católico y arzobispo de Zaragoza– desplazado a Hendaya para recibir a 
Germana de Foix. El agente aragonés advertía el desprestigio de la nueva es-
posa ante las inevitables comparaciones con Isabel la Católica, y el desacato de 
los nobles castellanos que rechazaron la invitación a las nupcias para recibir a 
Felipe.73 En este clima de incertidumbre, el informante dudaba de la vigencia 
de la Concordia de Salamanca (24.XI.1505) y de que ambos soberanos llegaran 
a encontrarse, augurando el conflicto bélico entre los bandos aristocráticos («se 
la guerre y venoit qu’elle seroit terrible»). 

Para tranquilizar a Felipe, Naturel insistía en la desproporción de fuerzas 
que evidenciaba el relato del aragonés, al mencionar solo tres nobles leales 
a Fernando –el condestable Bernardino Fernández de Velasco, el almirante 
Fadrique Enríquez y el duque de Alba, Fadrique Álvarez de Toledo–, frente a 
los numerosos aristócratas que le habían salido a recibir a Galicia.74 Esta infor-
mación coincide con el lamento de los cardenales aragoneses ante el empeño 
de la nobleza castellana en forzar el enfrentamiento y despojar a Fernando del 
gobierno75, mientras Carvajal censuraba el desacato de Felipe al impedir a su 

Dios y al mundo. Patronato regio y elecciones episcopales castellanas durante la estancia de Fernando 
el Católico en Italia (1506-1507)». Ius Canonicum, no 61/121 (2021): 392 y ss. 

72	 Despacho del embajador mantuano, 7 abril 1506; Archivio di Stato di Mantova (Mantua), Archivio 
Gonzaga, Ambasciatori, Roma, 857, f. 23. Sobre la actitud del Gran Capitán en aquellos meses cf. 
Álvaro Fernández de Córdova. «El Gran Capitán y los Habsburgo: conflicto y mediación en la crisis 
sucesoria (1504-1505)». En Los Fernández de Córdoba. Nobleza, hegemonía, fama (Alcalá la Real: 
Ayuntamiento de Alcalá la Real, 2021), 203-216. Sobre el arzobispo de Zaragoza véase los trabajos 
de Jaime Elipe citados en la bibliografía.

73	 Se trata de la correspondencia del servidor del arzobispo de Zaragoza con un archidiácono residente 
en Roma, que glosa Philibert Naturel a Felipe de Castilla en su despacho del 18 y 20 abril 1506; ADL, 
B 18.828, n. 24137; en Le Glay, Négociations diplomatiques…, I, 111-130. 

74	 Sobre la diversa actitud de los nobles cf. Paulina López Pita. «Nobleza y monarquía en el tránsito 
a la Edad Moderna: títulos y grandes en el movimiento comunal». En Títulos, grandes del reino y 
grandeza en la sociedad política: sus fundamentos en la Castilla medieval, coord. por María Con-
cepción Quintanilla (Madrid: Sílex, 2006), 166-175.

75	 Despacho del embajador florentino Alessandro Nasi a los Dieci de Balìa, Roma 12 junio 1506; 
Alessandro Nasi. Legazione alla corte di Giulio II: 13 novembre 1505 - 19 giugno 1506, ed. por 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

59Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

esposa encontrarse con su padre, a quien reconocía tan rey como ella.76

A la crispación política siguió el desdoblamiento diplomático cuando Anto-
nio de Acuña se presentó en la Misa papal del 12 de junio como representante 
del nuevo rey de Castilla, despojando a Rojas de sus atribuciones, pero no de 
su preeminencia como embajador del rex Hispaniae, título con que Fernando 
superaba al rex Castellae.77 Se creaba así una situación inédita que provocó 
tensiones protocolarias en la Curia papal y desajustes en la natio hispana que 
han pasado desapercibidos hasta ahora.78 

Efectivamente, las comunidades hispánicas no podían permanecer insen-
sibles ante la desestabilización del proyecto político que las había unido en las 
últimas tres décadas.79 Gracias a la documentación borgoñona, estamos infor-
mados de los sucesos acaecidos durante la procesión de los hospitales celebrada 
con motivo de la fiesta del Corpus Christi (19.VI.1506). En este acto colectivo, 
las nationes visibilizaban sus jerarquías en torno al poder sobrenatural de la 
Eucaristía como metáfora del cuerpo social y político,80 desplegándose en una 
procesión con los embajadores al frente, cada uno en su propia zona («chacun 
hospital en ses limites»).81 Desde la década de 1480,82 el Hospital de Santiago 
participaba en esta procesión «qu’est bien grant chose a le veoir», invitando al 
representante de la Corona en una ceremonia que unía a la comunidad con el 
poder político.

El problema es que en junio de 1506 había dos embajadores con atribuciones 

Emmanuel Cutinelli-Rendina y Denis Fachard (Turín: Aragno, 2019), 476-477.
76	 Despacho de Philibert Naturel a Felipe de Castilla, Roma entre 7 y 19 junio 1506; ADL, B 18.828, 

n. 24221 (original), 24222-24224 (copia del siglo XVIII); Fernández de Córdova. «Se me haze gran 
servidor…», 176-178.

77	 Nasi, Legazione…, 286; véase también el despacho de Philibert Naturel a Felipe de Castilla, Roma 
con fechas sucesivas del 3, 17 e 19 junio 1506; ADL, B 18.828, n. 24221 (original), 24222 e 24224 
(copias del siglo XVIII en 8 páginas).

78	 Cf. Álvaro Fernández de Córdova. «Antonio de Acuña antes de las Comunidades, su embajada en 
Roma al servicio de Felipe el Hermoso». En Iglesia, eclesiásticos y la revolución comunera, coord. 
por István Sászdi León-Borja (Valladolid: Centro de Estudios del Camino de Santiago de Sahagún, 
2018), 111-112.

79	 Véase la feliz intuición de Alesandro Serio. «Modi, tempi, uomini della presenza hispana a Roma 
tra la fine del Quattrocento e il primo Cinquecento (1492-1527)». En L’Italia di Carlo V. Guerra, 
religione e politica del primo Cinquecento, dir. por Francesca Cantù y Maria Antonietta Visceglia 
(Roma: Viella, 2003), 441-443.

80	 Cf. Maria Antonietta Visceglia. Guerra, Diplomacia y Etiqueta en la Corte de los Papas: (Siglos 
XVI y XVII) (Madrid: Polifemo, 2010), 171-224.

81	 «Ce jourduy est faicte la procession generalle en c’este cité par les hospitaulx des nacions, qu’est bien 
grant chose a le veoir, et chacun hospital en ses limites, et comparent tous ambassadeurs chacun en 
son cartier»; despacho de Philibert Naturel a Felipe de Castilla, Roma entre 7 y 19 junio 1506; ADL, 
B 18.828, n. 24221 (original), 24222-24224 (copia del siglo XVIII). 

82	 Klaus Pietschmann. «Músicos y conjuntos musicales en las fiestas religiosas de la Iglesia nacional 
española de Santiago en Roma antes del Concilio de Trento». Anthologica Annua, no 46 (1999): 455 
y ss.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

60 Álvaro Fernández de Córdova

disputadas. De ahí que cuando algunos castellanos invitaron a los represen-
tantes de Felipe a presidir la procesión, Naturel excusara su asistencia por el 
«scandalle bien grant» que se suscitaría al comparecer el agente fernandino. 
El borgoñón no se equivocó: cuando Rojas se enteró de que Acuña pretendía 
asistir, abandonó su residencia para presidir la celebración, lo que provocó 
una acalorada discusión entre los castellanos que defendían la presidencia del 
embajador habsbúrgico, y los aragoneses que se dispusieron «tout en secret a 
belles armes». Como Naturel persuadió a su colega de que cediera el puesto a 
Rojas no hubo que lamentar mayores violencias. Sin embargo, la tensión latente 
debió provocar reajustes en las formas de agregación. 

Cuatro días después de la discusión, un centenar de personas de la natio 
aragonesa, catalana e valenciana se reunieron (23.VI.1506) para elegir los cargos 
administrativos de la cofradía (compagnia) de Nostra Dona de Montserrat que 
acababa de fundarse en una reunión (congregatió) celebrada anteriormente 
en la iglesia del Pozzo Bianco.83 Aunque la institución se había erigido sobre 
la antigua capilla de San Nicolás, pretendía crear una nueva agrupación devo-
cional para optimizar esfuerzos ante las consecuencias que podían derivarse 
de aquellas mutaciones políticas. La precipitación explica que se recurriera a 
las dependencias del antiguo hospital, con el presumible deseo de contar más 
adelante con una expresión monumental propia. 

No es casualidad que cuatro días después de aquella reunión, se firmara 
en Villafáfila la célebre concordia (27.VI.1506) que sancionaba la escisión de 
reinos al abandonar Fernando la gobernación castellana –retirándose a sus 
reinos patrimoniales de Aragón– y asumir Felipe el control efectivo sobre Cas-
tilla. El acto tuvo su reflejo público en la Urbe, consistente en el abrazo ritual 
que escenificaron Acuña y Rojas en el palacio apostólico a medidos de agosto.84 
Fuentes diplomáticas describen el ambiente festivo de una ceremonia que contó 
con la asistencia de numerosos prelados de la natio y en la que se entregaron 
al papa cinco bellas monturas enviadas por el Gran Capitán. Con todo, ni las 
reverencias diplomáticas ni la suntuosidad de las gualdrapas pudieron ocultar 
la fractura emocional que debió experimentar la natio hispana tras varias dé-
cadas de cohesión en torno a Santiago de los Españoles, donde el rey Católico 
pensaba que eran acogidos los vasallos de Castilla y de Aragón.85 

Tras los acuerdos de Villafáfila, la institución jacobea debió replegarse a 
sus límites castellanos, mientras los naturales de la Corona de Aragón ideaban 

83	 Justo Fernández Alonso. «Las iglesias nacionales de España en Roma. Sus orígenes». Anthologica 
Annua, 4 (1956): 93-96; Ruiz Garnelo, El patrimonio artístico…, 149 y ss.

84	 Despacho del embajador mantuano, Roma 14 agosto 1506; Archivio di Stato di Mantova, Archivio 
Gonzaga, Ambasciatori, Roma, 857, f. 38rv. Sobre la dimensión ceremonial de la Curia papal véase 
la reciente puesta al día de Łukasz Żak.

85	 Carta de Fernando el Católico a su embajador en Roma, Jerónimo de Vich, 27 mayo 1508; Jesús 
Manglano y Cucaló de Montull, barón de Terrateig. Política en Italia del Rey Católico, 1507-1516: 
correspondencia inédita con el embajador Vich, II (Madrid: CSIC, 1963), 54-55.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

61Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

una nueva forma de agrupación para no quedar aislados en la Roma papal.86 
Para ello dotaron a su antiguo patrimonio asistencial de una nueva adscripción 
religiosa e identitaria: la devoción a la Virgen de Montserrat, que –sin cance-
lar la advocación a San Nicolás– capitalizaba la piedad y los lazos caritativos, 
dotándoles de sus propias reglas, ritos y espacios específicos.87 Al frente se en-
contraba el cardenal valenciano Jaime Serra, único en firmar el primer elenco 
de 89 cofrades como protector y gobernador de la institución. Serra no sólo 
ejercía un cierto liderazgo entre los cardenales hispanos, sino que mantenía 
buenas relaciones con la corte fernandina y la iglesia-hospital castellana.88 

El lugar de la fundación de la nueva cofradía tampoco fue casual. Apartán-
dose discretamente del área de influencia de Santiago, pero sin salir del Rione 
Parione, la agrupación erigida en el Pozzo Bianco se proyectaba hacia el Tíber, 
acercándose a uno de los espacios más densamente poblados, donde Julio II 
había emprendido su proyecto urbanístico más ambicioso: la prestigiosa Via 
Giulia, concebida como via triumphalis que acercaba la nueva Basílica de San 
Pedro y la iglesia de San Pedro in Montorio a través de los dos puentes Sixto 
y Triunfal, uniendo simbólicamente los lugares de la sepultura y el martirio 
del primer vicario de Cristo.89 Una década después, comenzó a levantarse allí 
la iglesia de Montserrat, fijando la trayectoria de las iglesias hispanas en la 
nueva topografía que unía el corazón laboral de la Urbe con los lugares de la 
memoria petrina.

6. Los últimos cardenales del rey Católico
El desplazamiento a Nápoles de Fernando el Católico permitió a los carde-

nales españoles afianzar sus lazos con un soberano empeñado en normalizar las 
relaciones con Julio II.90 Juan Vera envió a su sobrino –el protonotario García 

86	 Manuel Vaquero Piñeiro. «Valencianos en Roma durante el siglo XV: una presencia en torno a los 
Borja». En El hogar de los Borja, coord. por Mariano González Baldoví y Vicente Pons Alós (Va-
lencia: Consorci de Museus de la Comunitat Valencian, 2001), 188; Manuel Vaquero Piñeiro. «Una 
realtà nazionale composita: comunità e chiese spagnole a Roma». En Roma capitale (1447-1527), ed. 
por Sergio Gensini (Pisa-Roma: Ministero per i beni culturali e ambientali, 1994), 479-480.

87	 Probablemente los nuevos cofrades adoptaron como símbolo religioso una medalla con la efigie de 
Nuestra Señora de Montserrat, que exhibían en las ceremonias públicas; Silvia Canalda i Llobet. 
«L’iconografia della Santa Immagine in Santa Maria in Monserrato a Roma: un incontro tra l’identità 
catalana e castigliana tra il XVI e il XVII secolo». En Identità e rappresentazione: le chiese nazio-
nali a Roma 1450-1650, ed. por Alexander Koller y Susanne Kubersky-Piredda (Roma: Campisano 
Editore, 2016), 65-94.

88	 Álvaro Fernández de Córdova. «La trayectoria del cardenal Serra (c. 1427-1517): clientelismo, gobierno 
y promoción artística hispana en la Roma del Renacimiento». Revue d’histoire ecclésiastique, no 116 
(2021/3-4): 797-799.

89	 Sobre esta arteria urbanística véanse los estudios de Salerno, Spezzaferro, Tafuri y Cicconi, citados 
en la bibliografía.

90	 Pocos meses antes, habían apoyado su intento de liberar a César Borja, solicitando a Felipe de Castilla 
la entrega del prisionero; carta de los cardenales a Felipe de Castilla, Roma 21 agosto 1506; Archivo 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

62 Álvaro Fernández de Córdova

de Valdés– a recibir al monarca en la capital del Rengo,91 y Carvajal se desplazó 
personalmente para justificar su actuación durante la crisis sucesoria.92 Con 
todo, Pedro Luis de Borja y Francisco Remolins fueron quienes más pudieron 
interactuar con Fernando durante los siete meses de permanencia en Nápoles. 
Ambos le acompañaron durante su solemne recibimiento y participaron en las 
discusiones sobre el proyecto de cruzada estudiado con los agentes papales.93 
Aunque el embajador ferrarés les describía como «cornejas desplumadas» (cor-
nacchie pelate), su actividad ceremonial y edilicia no se ajusta a esta caricatura; 
mientras Remolins edificaba su residencia de verano «per havere molte arie», 
Pedro Luis alojó en su palacio a los embajadores ferrarereses y venecianos, 
ofreciendo su residencia romana a los agentes españoles que se desplazaron a la 
Urbe para prestar obediencia a Julio II.94 En premio a sus servicios, el monarca 
otorgó al cardenal Borja la abadía de Santa María de Valldigna y recompensó a 
Remolins con el priorato del monasterio sevillano de San Bernardo (5.IV.1507) 
y 2.000 ducados anuales en la iglesia napolitana «por la afección que tiene a 
nuestro estado y servicio».95

Tras los fallecimientos de Lóriz (22.VII.1506), Castro (29.IX.1506) y Vera 
(4.V.1507), el grupo borgiano se redujo a la mitad. Fernando lamentó la pérdida 
de este último («sabe Dios nuestro Señor quánto me ha pessado», indicó a su 
embajador),96 y obtuvo el capelo para Cisneros, su principal apoyo en Castilla 
tras la desaparición de Felipe I.97 Aunque se rumoreó el desplazamiento del 

Histórico Nacional, Universidades, Leg. 745, n. 2 (15). 
91	 Menéndez Valdés alegaba su «indisposición» ‒morirá un mes después‒ en su carta al rey Católico 

en creencia de su sobrino, Roma 22 noviembre 1506; en Gil González Dávila. Teatro eclesiástico 
de las iglesias, II (Madrid: Pedro de Horna y Villanueva, 1647), 409.

92	 Carta de Carvajal a Miguel Pérez de Almazán, secretario regio, Roma 8 noviembre 1506; Real 
Academia de la Historia, Colección Salazar y Castro, A-12, f. 61r.

93	 Sanuto, Diarii…, VI, 481 y ss; Álvaro Fernández de Córdova. «Fernando el Católico ante la Sublime 
Puerta: presagio y conquista del imperio otomano en el Memorial de Pedro Navarro (1506-1507)». 
Gladius, no XLII (2022): 91-110. Pedro Luis también auxilió al monarca aragonés en el delicado 
traspaso del arzobispado de Santiago de Compostela entre Alonso de Fonseca y su hijo natural 
homónimo; Mercedes Vázquez Bertomeu. «El arzobispo Don Alonso II de Fonseca, notas para su 
estudio». Cuadernos de Estudios Gallegos, no 47/112 (2000): 111-112.

94	 Domenico Santoro. Della vita e delle opere di Mario Equicola (Chieti: Nicola Jecco, 1906): 250-252 
y 256.

95	 Instrucción del rey al gobernador de Valencia, Nápoles 8 mayo 1507; Archivo General de la Corona 
de Aragón, Cancillería, Registro 3672 (Itinerum Sigilli Secreti, 10), f. 19r. Las otras donaciones en 
Archivo Apostólico Vaticano, Reg. Vat. 925, f. 227. Y el despacho del conde de Ribagorza al rey 
Católico, 28 agosto 1507; Biblioteca Nacional de España, Ms. 18631, f. 4r.

96	 Instrucciones de Fernando a sus embajadores en Roma, Castel Nuovo 5 mayo 1507; Archivo Histórico 
Nacional, Estado, Leg. 8704, n. 6. 

97	 Cf. Álvaro Fernández de Córdova. «Facciones políticas bajo Juana I de Castilla tras el fallecimiento 
de Felipe el Hermoso (1506): el testimonio del embajador Ferrer». Tiempos modernos: Revista 
Electrónica de Historia Moderna, no 43 (2021): 29-31. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

63Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

arzobispo de Toledo,98 finalmente los que permanecieron en la Ciudad Eterna 
fueron los cardenales de la Corona de Aragón, integrándose además en la 
cofradía de Montserrat con algunos servidores.99 Serra no dejó de prestar ser-
vicios al rey Católico,100 pero fue el siciliano Pietro Isvalies quien se erigió en 
su principal apoyo mediando eficazmente con Julio II.101 Fernando le confió la 
obtención de la bula de cruzada, las provisiones beneficiales y la tramitación de 
la investidura napolitana, sustituyendo incluso a su embajador en 1509. Isvalies 
celebró las misas de acción de gracias por la toma de Bugía (22.II.1510) en la 
basílica vaticana y la conquista de Trípoli en la iglesia de Santiago (10.VIII.1509) 
recuperando la presencia «aragonesa» en el templo castellano. El monarca no 
sólo le recompenso con amplios beneficios, sino que lo convirtió –después de 
Cisneros– en su candidato al papado por ser «letrado y persona de grandes 
méritos y muy afictionado a mi servicio y estado» (23.X.1510). 

No todos los cardenales españoles lograron tal sintonía. Algunos de ellos se 
dejaron arrastrar por las tendencias cismáticas y conciliaristas que irrumpieron 
en los últimos años del pontificado roveresco. Ante la negativa fernandina a 
darles asilo en Nápoles, Bernardino de Carvajal y Francisco de Borja se impli-
caron en el pseudo-concilio que depuso a Julio II en mayo de 1511102. El resto 
de los cardenales hispanos se posicionó junto al rey Católico en defensa del 
papa integrándose incluso en las estructuras administrativas del Regno, como 
hizo Remolins al suplantar al virrey (1512-1513).103 Con todo, el monarca no 
logró intensificar su presencia en la Roma cardenalicia, pues Pedro Luis falle-
ció cuando se disponía a partir hacia la Urbe, y Diego de Deza –arzobispo de 
Sevilla– no llegó a personarse para recibir el capelo que le ofreció el pontífice 
ante el desafío cismático.

Fallecido Julio II, la representación española en el colegio cardenalicio 
se había reducido a tres miembros: Serra fue el candidato más votado en los 
primeros escrutinios que finalmente se decantaron por León X; Remolins sirvió 
al papa Medici en diversas comisiones, y Carvajal –tras ser absuelto– presidió 

98	 Despacho del agente ferrarés en Roma, 20 mayo 1507; Archivio di Stato di Modena (Módena), 
Archivio Secreto Estense, Ambasciatori, Roma, 16, 98-XVI/12.

99	 A la cofradía pertenecieron Serra (1506-1517), Francesc de Borja (1510), Isvaglies (1510-1511) y 
Remolins (1516-1518), así como algunos de sus familiares y servidores; Ruiz Garnelo, El patrimonio 
artístico…, 169-171 y 194.

100	 Carta del cardenal Jaime Serra a Fernando el Católico, Roma 29 agosto 1509; Real Academia de la 
Historia, Colección Salazar, A-13, ff. 1-2. 

101	 Véanse las voces de Roger Aubert y Filippo Crucitti indicadas en la bibliografía. 
102	 Despacho del virrey Ramón de Cardona a Fernando el Católico, Nápoles 8 septiembre 1510; Ángel 

Canellas López. Fuentes de Zurita: documentos de la alacena del cronista relativos a los años 1508-
1511 (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 1969), 93; Xavier Tubau. «La teoría conciliarista 
en Castilla (1414-1563)», Anuario de Historia de la Iglesia, no 34 (2025): 397-399. 

103	 Cf. Carlos José Hernando Sánchez. El reino de Nápoles en el Imperio de Carlos V. La consolidación 
de la conquista (Madrid, Sociedad Estatal para la Conmemoración de los Centenarios de Carlos V 
y Felipe II, 2001), 186-197.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

64 Álvaro Fernández de Córdova

el cónclave que eligió a Adriano de Utrecht tras un empate a quince votos 
(9.I.1522). Las casas de los tres cardenales reunían a varios centenares de per-
sonas, estaban dotadas de fuerza militar y desplegaban una notable actividad 
artístico-literaria. Sin embargo, Paolo Cortesi consideraba hacia 1510 que su 
promoción se debía más al espaldarazo económico de la Corona que a sus con-
diciones intelectuales104. El peyorativo diagnóstico no se ajustaba demasiado a 
la realidad, pero traslucía el recelo por las nuevas sinergias que el poder político 
había logrado consolidar con aquellos miembros del colegio cardenalicio que 
habían logrado sobrevivir a las oscilaciones del papado del Renacimiento y a 
las disfunciones de las nuevas monarquías. 

7. Conclusiones
A lo largo de este trabajo hemos querido definir las líneas de actuación de los 

cardenales hispanos en unos años especialmente relevantes en la configuración 
moderna del colegio cardenalicio. Como emanaciones del papado y la Corona, 
estos eclesiásticos multiplicaron sus funciones diplomáticas, administrativas y 
mediadoras, moviéndose en los intersticios de los límites mal definidos entre el 
poder político y el religioso105, y aportando modelos operativos que evolucionaron 
durante el reinado de los Reyes Católicos. Herederos del intervencionismo de 
Juan II, estos soberanos promovieron a cardenales instalados en la Curia (Juan 
Margarit, Ausiàs Despuig, Pedro Ferriz), y a castellanos que –salvo Carvajal– 
permanecieron en la península ibérica. 

El patrocinio eclesiástico aragonés también generó su versión del carde-
nal-nepote (Rodrigo de Borja, Juan de Borja el mayor y el menor) que articuló 
una colaboración más flexible con la monarquía y –como los eclesiásticos pro-
movidos por Alejandro VI– pudo desarrollar una labor mediadora en la medida 
en que evitaron los desencuentros con la Corona por las provisiones episcopales 
(Juan Vera o Pedro Isvalies). A luz de este análisis cabe deducir que algunos 
purpurados hispanos desempeñaron las funciones de cardenal protector en 
breves periodos de tiempo, evidenciando el carácter deslizante de esta figura 
tan dúctil a las fluctuantes relaciones entre el poder político y el papal. Y si los 
Reyes Católicos confiaron en estos «protectores» oficiosos los asuntos de las 
coronas de Castilla y Aragón, evitaron emplear aquel título que podía suscitar 
mediaciones demasiado interesadas.

A raíz de este maridaje, los cardenales españoles tendieron a implicarse en 
los procesos de construcción y fragmentación política, favoreciendo dinámicas de 
cohesión (victorias granadinas, conquistas africanas, funerales regios) y defen-
diendo determinados intereses monárquicos (investidura de Nápoles, derechos 
sucesorios). Tal implicación suscitó la formación de «facciones» en momentos 

104	 Giacomo Ferraù. «Politica e cardinalato in un’età di transizione». En Roma capitale (1447-1527), ed. 
por Sergio Gensini (Pisa-Roma: Ministero per i beni culturali e ambientali, 1994), 536.

105	 Marceau, «Le molteplici funzioni…», 113-114; Iannuzzi, «I molteplici ruoli…», 57-58.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

65Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

conflictivos (enfrentamiento con Francia, sede vacante o crisis dinástica) y 
favoreció la vinculación cardenalicia con las comunidades «nacionales» o sus 
instituciones asistenciales, pasando de ser donantes ocasionales a tutelar sus 
recursos y sus nuevas formas de agregación. 

Más allá de las coyunturas específicas, esta polifacética actividad refleja 
las mutaciones experimentadas por el colegio cardenalicio al transformar su 
perfil oligárquico medieval –vinculado a clientelas aristocráticas itálicas– en 
un cuerpo burocratizado cada vez más centralizado e internacionalizado que 
ya no actuaba como contrapeso del papado sino al servicio de su autoridad, 
mientras colaboraba con las grandes monarquías a través de facciones nacionales 
dispuestas a adoptar la disciplina de voto.106 Este complejo proceso no careció 
de involuciones cismáticas, pero cristalizó en un modelo curial que resulta 
difícilmente comprensible sin la aportación aragonesa en los años decisivos de 
su génesis moderna.

Bibliografía 
A Companion to the Early Modern Cardinal, editado por Mary Hollingsworth, 

Miles Pattenden y Arnold Witte. Leiden: Brill, 2020.
Albalá Pelegrín, Marta. «Patronage at the Roman Curia: The Role of the Car-

dinal of Santa Croce, Bernardino López de Carvajal (1456-1523)». Royal 
Studies Journal, no 4/2 (2017): 11-37. https://doi.org/10.21039/rsj.v4i2.165.

Alessandro Nasi. Legazione alla corte di Giulio II: 13 novembre 1505 - 19 giugno 
1506, editado por Emmanuel Cutinelli-Rendina y Denis Fachard. Turín: 
Aragno, 2019.

Alonso de la Higuera, Gloria. «Le protezioni della monarchia spagnola: con-
certazioni e tensioni tra Madrid e Roma nella prima metà del Seicento». 
En Gli «Angeli custodi» delle monarchie: I cardinali protettori delle nazioni, 
coordinado por Matteo Sanfilippo y Péter Tusor, 59-77. Viterbo: Sette 
Città, 2018.

Alonso, Begoña. «La reforma de la iglesia de Santiago de los Españoles en Roma 
durante el reinado de los Reyes Católicos». Anthologica annua, no 70 (2023): 
63-99. https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2023.70.3.

Antonio Giustinian, Dispacci, II, editado por Pasquale Villari. Florencia: Le 
Monnier, 1876. 

Aubert, Roger. «Isualles (Pietro)». En Dictionnaire d’histoire et de géographie 
ecclésiastiques, 26. Paris: Letouzey et Ané, 1997, 338.

Azcona, Tarsicio de. La elección y reforma del episcopado español en tiempos de 
los Reyes Católicos. Madrid: CSIC, 1960.

Barrio Gozalo, Maximiliano. «Los Reyes Católicos, Cisneros y la reforma del 

106	 DeSilva, «Senators or courtiers…», 154-173.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

66 Álvaro Fernández de Córdova

clero secular y regular». En La Iglesia en la historia de España, dirigido 
por José Antonio Escudero López, 415-432. Madrid: Fundación Rafael 
del Pino, 2014.

Batllori, Miguel. «Bernardino López de Carvajal. Legado de Alejandro VI en 
Anagni 1494». Miscellanea Historiae Pontificae, no XXI (1959): 171-188.

Bellonci, Maria. Lucrezia Borgia e i suoi tempi. Verona: Mondadori, 1936. 
Bénichou, Léa. «Los cardenales protectores de la monarquía española (siglos 

XVI-XVII)». Cuadernos de Historia Moderna, no 46-1 (2021): 29-58. https://
doi.org/10.5209/chmo.68664.

Burckardi, Jacob. Liber notarum ab anno 1483 usque ad annum 1506, I, editado 
por Enrico Celani. Città di Castello: S. Lapi, 1907.

Canalda i Llobet, Silvia. «L’iconografia della Santa Immagine in Santa Maria in 
Monserrato a Roma: un incontro tra l’identità catalana e castigliana tra 
il XVI e il XVII secolo». En Identità e rappresentazione: le chiese nazionali 
a Roma 1450-1650, editado por Alexander Koller y Susanne Kubersky-Pi-
redda, 65-94. Roma: Campisano Editore, 2016.

Canellas López, Ángel. Fuentes de Zurita: documentos de la alacena del cronista 
relativos a los años 1508-1511. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 
1969.

Cantatore, Flavia. «Un commitente spagnolo nella Roma di Alessandro VI: Ber-
nardino Carvajal». En Roma di fronte all’Europa al tempo di Alessandro VI, 
III, dirigido por Maria Chiabò, Silvia Maddalo y Massimo Miglio, 861-871. 
Roma, Ministero per i Beni e le Attivita Culturali, 2001.

Carbonell i Buades, Marià. «Apunts biogràfics i patrocini artístic del cardenal 
Joan de Borja i Navarro d’Alpicat (1446-1503)». Revista Borja, 6 (2017-
2018): 1-45.

Cicconi, Maurizia. «E il papa cambiò strada. Giulio II e Roma: un nuovo documento 
sulla fondazione di via Giulia». Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertzia-
na, no 41 (2013/14): 227-259. https://doi.org/10.11588/rjbh.2014.0.83702.

Crucitti, Filippo. «Isvalies (Isvalli, Isuales), Pietro». En Dizionario biografico 
degli italiani, 62. Roma: Treccani, 2004, 679-683.

Cruselles Gómez, José María. «El cardenal Rodrigo de Borja, los curiales 
romanos y la política eclesiástica de Fernando II de Aragón». En De la 
unión de coronas al Imperio de Carlos V, I, dirigido por Ernest Belenguer 
Cebrià, 253-279. Barcelona: Sociedad Estatal para la Conmemoración de 
los Centenarios de Felipe II y Carlos V, 2001. 

De Caro, Gaspare. «Borgia, Francesco». En Dizionario biografico degli italiani, 
12. Roma: Treccani, 1970, 711-712.

De Caro, Gaspare. «Borgia, Pier Luigi». En Dizionario biografico degli italiani, 
12. Roma: Treccani, 1971, 737-739.

Domingo-Pérez, Javier. «Nuevos datos prosopográficos sobre Robert de Genève, 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

67Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

canónigo de Astorga, Burgos y papa de Aviñón». Anuario de Historia de 
la Iglesia, no 34 (2025): 365-392. https://doi.org/10.15581/007.34.003.

Elipe, Jaime. Don Alonso de Aragón, un príncipe con mitra. Familia, Iglesia y 
política en la España del Renacimiento. Zaragoza: Institución Fernando el 
Católico, 2022.

Elipe, Jaime. «Religiosos, músicos y caballeros. Continuidades y cambios 
en casa del arzobispo de Zaragoza don Juan de Aragón (1520-1530)». 
Anuario de historia de la Iglesia, nº. 34 (2025): 415-447. https://doi.
org/10.15581/007.34.011.

Embajadores culturales: transferencias y lealtades de la diplomacia española de la 
edad moderna, editado por Diana Carrió Invernizzi. Madrid: UNED, 2016. 

Emeis, Dieter. «Peter IV, Johann I und Martin von Aragon und ihre kardïnale», 
Gesammelte Aufsätze Kulturgeschichte Spaniens, no 17 (1961): 172-233.

Enríquez del Castillo, Diego. Crónica de Enrique IV, editado por Aureliano Sán-
chez Martín. Valladolid: Secretariado de Publicaciones, 1994.

Epistolari català dels Borja, editado por Miguel Batllori (†), Joan Requesens y 
Maria Toldrà. Valencia: Edicions Tres i Quatre, 2017.

Estelrich, Juan Luis. «Influencia de la lengua y literatura italiana en la lengua 
y literatura castellana». Anales de la Junta para Ampliación de Estudios e 
Investigaciones Científicas, nº 10 (1913): 149-269.

Fernández Alonso, Justo. «Don Francisco des Prats, primer Nuncio permanente 
en España (1492-1503). Contribución al estudio de las relaciones entre 
España y la Santa Sede durante el pontificado de Alejandro VI». Antholo-
gica annua, no 1 (1953): 67-154.

Fernández Alonso, Justo. «Las iglesias nacionales de España en Roma. Sus 
orígenes». Anthologica Annua, no 4 (1956): 9-96.

Fernández Alonso, Justo. Legaciones y Nunciaturas en España de 1466 a 1521. 
Roma: Instituto Español de Historia Eclesiástica, 1963. 

Fernández de Córdova, Álvaro. Alejandro VI y los Reyes Católicos. Relaciones 
político-eclesiásticas (1492-1503). Roma: Edizioni Università della Santa 
Croce, 2005. 

Fernández de Córdova, Álvaro. «Casanova, Jaime». En Diccionario biográfico 
español, XII. Madrid: Real Academia de la Historia, 2009, 127-128. 

Fernández de Córdova, Álvaro. «Castro y de Pinós, Joan de». En Diccionario bio-
gráfico español, XII. Madrid: Real Academia de la Historia, 2009, 688-690.

Fernández de Córdova, Álvaro. «López de Carvajal, Bernardino». En Dicciona-
rio biográfico español, XXX. Madrid: Real Academia de la Historia, 2009, 
395-401.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Desprats, Francisco (Francesc)». En Diccionario 
biográfico español, XV. Madrid, Real Academia de la Historia, 2009, 795-797.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Cèsar Borja en el seu context històric: entre el 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

68 Álvaro Fernández de Córdova

pontificat i la monarquia hispànica». En Cèsar Borja cinc-cents anys després 
(1507-2007). Tres estudis i una antología, coordinado por Jon Arrizabalaga, 
Maria Toldrà y Álvaro Fernández de Córdova, 11-98. Valencia: Edicions 
Tres i Quatre, 2009.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Vera, Juan». En Diccionario biográfico español, 
IL. Madrid: Real Academia de la Historia, 2013, 669-671. 

Fernández de Córdova, Álvaro. «Remolines, Francisco de». En Diccionario biográ-
fico español, XLIII. Madrid: Real Academia de la Historia, 2013, 124-129.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Vida y empresas del cardenal Lluís Joan del 
Milà: promoción eclesiástica y mecenazgo entre Italia y la Corona de 
Aragón». Aragón en la Edad Media, no 24 (2013): 191-223. https://doi.
org/10.26754/ojs_aem/aem.2013241056.

Fernández de Córdova, Álvaro. «La emergencia de Fernando el Católico en la 
Curia papal: identidad y propaganda de un príncipe aragonés en el espacio 
italiano (1469-1492)». En La imagen de Fernando el Católico en la Historia, 
la Literatura y el Arte, editado por Aurora Egido y José Enrique Laplana, 
29-81. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2014. 

Fernández de Córdova, Álvaro. «La política europea de Fernando Hispaniae 
rex. Del despliegue diplomático a la integración atlántico-mediterránea 
(1474-1516)». En Fernando II de Aragón. El rey que imaginó España y la 
abrió a Europa, coordinado por M. Carmen Morte y José Ángel Sesma, 
63-79. Zaragoza: Gobierno de Aragón, 2015.

Fernández de Córdova, Álvaro. «La elección de Pío III y los nuevos espacios de 
la negociación hispana en sede vacante (1503)». En Pere Miquel Carbonell 
i el seu temps (1434-1517), editado por Alejandra Guzmán, Xavier Espluga 
y Maria Ahn, 143-181. Barcelona: Reial Acadèmia de Bones Lletres, 2016.

Fernández de Córdova, Álvaro. «El cardenal Joan Llopis. Política y mecenazgo 
al servicio de los Borja (1454-1501)». Hispania Sacra, no LXIX/139 (2017): 
116-131. https://doi.org/10.3989/hs.2017.009.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Antonio de Acuña antes de las Comunidades, su 
embajada en Roma al servicio de Felipe el Hermoso». En Iglesia, eclesiásticos 
y la revolución comunera, coordinado por István Sászdi León-Borja, 71-121. 
Valladolid: Centro de Estudios del Camino de Santiago de Sahagún, 2018.

Fernández de Córdova, Álvaro. «La embajada de obediencia de Fernando II de 
Aragón al papa Julio II (1507): una reinvención diplomática por acata-
miento a su Santidad». En Diplomacia y desarrollo del Estado en la Corona 
de Aragón (siglos XIV-XVI), coordinado por Concepción Villanueva Morte, 
319-342. Gijón: Ediciones Trea, 2020.

Fernández de Córdova, Álvaro. «El Gran Capitán y los Habsburgo: conflicto y 
mediación en la crisis sucesoria (1504-1505)». En Los Fernández de Cór-
doba. Nobleza, hegemonía, fama, 203-216. Alcalá la Real: Ayuntamiento 
de Alcalá la Real, 2021. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

69Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

Fernández de Córdova, Álvaro. «Elegir obispos que parezcan bien a Dios y al 
mundo. Patronato regio y elecciones episcopales castellanas durante la 
estancia de Fernando el Católico en Italia (1506-1507)». Ius Canonicum, 
no 61/121 (2021): 367-413. https://doi.org/10.15581/016.121.006.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Facciones políticas bajo Juana I de Castilla tras 
el fallecimiento de Felipe el Hermoso (1506): el testimonio del embajador 
Ferrer». Tiempos modernos: Revista Electrónica de Historia Moderna, no 43 
(2021): 24-43. https://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/
article/view/5573.

Fernández de Córdova, Álvaro. «La trayectoria del cardenal Serra (c. 1427-1517): 
clientelismo, gobierno y promoción artística hispana en la Roma del Re-
nacimiento». Revue d’histoire ecclésiastique, no 116 (2021/3-4): 745-803. 
https://doi.org/10.1484/J.RHE.5.128061.

Fernández de Córdova, Álvaro. El roble y la corona. El ascenso de Julio II y la 
monarquía hispánica (1471-1504). Granada: Editorial Universidad de 
Granada, 2021.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Aphrica supplex o el despertar propagandístico 
de Mazalquivir (1505)». Revista de Filología Española, no 102(2) (2022): 
375-405. https://doi.org/10.3989/rfe.2022.014.

Fernández de Córdova, Álvaro. «El papado y la monarquía hispánica bajo los 
Reyes Católicos: ámbitos de análisis y desarrollos historiográficos». Intus-Le-
gere Historia, no 16/1 (2022): 147-172. https://doi.org/10.15691/%25x.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Fernando el Católico ante la Sublime Puerta: 
presagio y conquista del imperio otomano en el Memorial de Pedro Navarro 
(1506-1507)». Gladius, no XLII (2022): 91-110. https://doi.org/10.3989/
gladius.2022.06.

Fernández de Córdova, Álvaro. «The political funerals of Isabella the Catholic in 
Rome (1505): liturgical hybridity and succession tension in a celebration 
misere a la italiana et ceremoniose a la spagnola». Religions, no 13/228 
(2022). https://doi.org/ 10.3390/rel13030228.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Gobierno y desgobierno del reino de Nápol-
es bajo los Reyes Católicos: la crisis virreinal de 1504». En Seguridad y 
fronteras en tiempos de los Habsburgo: Liber amicorum Enrique Martínez 
Ruiz, coordinado por István Szászdi León-Borja, 57-103. Valladolid: Carf 
Artes Gráficas, 2023.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Papado y cambio dinástico entre el último 
Trastámara y el primer Habsburgo (1504-1506)». Hispania, 83/273 (2023) 
https://doi.org/10.3989/hispania.2023.003.

Fernández de Córdova, Álvaro. «Se me haze gran servidor y querría saber si va 
doblado. Lealtades políticas y mediaciones inciertas del cardenal Carvajal 
en la pugna dinástica (1503-1506)». En En el paraíso de los altares. Élites 
eclesiásticas, poder, mediación, y mecenazgo en el mundo ibérico moderno, 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

70 Álvaro Fernández de Córdova

siglos XVI-XVIII, editado por Héctor Linares y Daniel Ochoa, 163-180. 
Madrid: Ediciones Doce Calles, 2023.

Ferraù, Giacomo. «Politica e cardinalato in un’età di transizione». En Roma 
capitale (1447-1527), editado por Sergio Gensini, 519-540. Pisa-Roma: 
Ministero per i beni culturali e ambientali, 1994.

Ferreira Priegue, Elisa. «Cónsules de castellanos y cónsules de españoles en el 
Mediterráneo bajomedieval». En Castilla y Europa: comercio y mercaderes 
en los siglos XIV, XV y XVI, editado por Hilario Casado, 191-240. Burgos: 
Diputación Provincial de Burgos, 1996.

Goñi Gaztambide, José. «Vera, Juan». En DHEE, IV. Madrid: CSIC, 1987, 2732-
2733.

Goñi Gaztambide, José. «Cardona, Jaime Francisco». En DHEE, Suplemento. 
Madrid: CSIC, 1987, 110.

Goñi Gaztambide, José. «Casanova, Jaime de». En DHEE, Suplemento. Madrid: 
CSIC, 1987, 116. 

Goñi Gaztambide, José. «Castelar, Juan». En DHEE, Suplemento. Madrid: CSIC, 
1987, 117. 

González Dávila, Gil. Teatro eclesiástico de las iglesias, II. Madrid: Pedro de 
Horna y Villanueva, 1647.

Gutiérre Gómez de Fuensalida. Correspondencia, editado por el Duque de 
Berwick. Madrid: Imp. Alemana, 1907. 

Hernando Sánchez, Carlos José. El reino de Nápoles en el Imperio de Carlos V. 
La consolidación de la conquista. Madrid, Sociedad Estatal para la Conme-
moración de los Centenarios de Carlos V y Felipe II, 2001.

Iannuzzi, Isabella. «Bernardino de Carvajal: teoria e propaganda di uno spagnolo 
all’interno della curia romana». Rivista di Storia della Chiesa in Italia, no 
62 (2008): 24-45. https://doi.org/10.1400/175333.

Iannuzzi, Isabella. «I molteplici ruoli di un cardinale protettore di Castiglia alla 
fine del Cinquecento a Roma: Francisco Pacheco». En Gli «Angeli custodi» 
delle monarchie: I cardinali protettori delle nazioni, coordinado por Matteo 
Sanfilippo y Péter Tusor, 29-58. Viterbo: Sette Città, 2018.

Le Glay, Nadré Joseph Ghislain. Negotiations diplomatiques entre la France et 
l’Autriche durant les trente premières années du XVIe siècle, I. Paris: Impri-
merie royale, 1845. 

Les cardinaux de la Renaissance et la Modernité artistique, dirigido por Frédérique 
Lemerle, Yves Pauwels y Gennaro Toscano. Villeneuve d’Ascq: Publications 
de l’Institut de recherches historiques du Septentrion, 2009.

LLadonosa, José. El Cardenal Remolins. Lérida: Tipografía Selecta, 1956.
López Pita, Paulina. «Nobleza y monarquía en el tránsito a la Edad Moderna: 

títulos y grandes en el movimiento comunal». En Títulos, grandes del reino 
y grandeza en la sociedad política: sus fundamentos en la Castilla medieval, 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

71Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

coordinado por María Concepción Quintanilla, 163-213. Madrid: Sílex, 2006.
Mallett, Michael y Christine Shaw. The Italian Wars, 1494-1559: War, State and 

Society in Early Modern Europe. New York: Routledge, 2018.
Manglano y Cucaló de Montull, Jesús (barón de Terrateig). Política en Italia del 

Rey Católico, 1507-1516: correspondencia inédita con el embajador Vich, II. 
Madrid: CSIC, 1963.

Manuscrito del libro copiador de Cristóbal Colón, editado por Antonio Rumeu 
de Armas, II. Madrid: Testimonio Compañía Editorial, 1989.

Mara DeSilva, Jennifer. «Senators or courtiers: negotiating models for the 
College of Cardinals under Julius II and Leo X». Renaissance Studies, no 
22 (2008): 154-173. https://doi.org/10.1111/j.1477-4658.2007.00474.x.

Marceau, Bertrand. «Le molteplici funzioni di Jean Balue, cardinale protettore 
della Francia e dei cistercensi». En Gli «Angeli custodi» delle monarchie: I 
cardinali protettori delle nazioni, coordinado por Matteo Sanfilippo y Péter 
Tusor, 99-114. Viterbo: Sette Città, 2018.

Marin Sanudo. Diarii, V, editado por F. Stefani. Venecia: Visentini, 1881.
Miranda, Salvador. The Cardinals of the Holy Roman Church https://cardinals.

fiu.edu/cardinals.htm. 
Moeglin, Jean Marie y Stéphane Péquignot. Diplomatie et «relations internatio-

nales» au Moyen Âge (IXe-XVe siècle). Paris: PUF, 2017.
Navarro Sorní, Miguel. «Un obispo frustrado de Segorbe, Francesc Ferrer, y el 

enfrentamiento del cardenal Lluís del Milà con Juan II de Aragón». En 
Homenaje al profesor R. Rodríguez Culebras, 43-50. Valencia: Fundación 
Dávalos-Fletcher, 2004.

Navarro Sorní, Miguel. Alfonso de Borja, Papa Calixto III en la perspectiva de 
sus relaciones con Alfonso el Magnánimo. Valencia: Institució Alfons el 
Magnànim, 2005.

Navarro Sorní, Miguel y Álvaro Fernández de Córdova. «Alejandro VI». En 
Diccionario biográfico español, II. Madrid: Real Academia de la Historia, 
2009, 555-563.

Navarro Sorní, Miguel. «Juan de Borja y Navarro». En Diccionario biográfico 
español, IX. Madrid: Real Academia de la Historia, 2010, 177-180.

Navarro Sorní, Miguel. «Borja-Llançol de Romaní y de Moncada, Pedro Luis 
de». En Diccionario biográfico español, IX. Madrid: Real Academia de la 
Historia, 2010, 172-175.

Navarro Sorní, Miguel. «Despuig, Ausiàs». En Diccionario biográfico español, 
XV. Madrid: Real Academia de la Historia, 2010, 797-799.

Navarro Sorní, Miguel. «Borja, Francisco de». En Diccionario biográfico español, 
IX. Madrid: Real Academia de la Historia, 2012, 123-124. 

Nieto Soria, José Manuel. «Enrique IV de Castilla y el Pontificado (1454-1474)». 
En la España medieval, no 19 (1996): 167-238. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

72 Álvaro Fernández de Córdova

Olivar Bertrand, Rafael. «Alfonso IV el Benigno quiere un cardenal de sus rei-
nos». Estudios de Edad Media de la Corona de Aragón, no 4 (1951): 156-176.

Ortega, T. «Castelar (Juan)». En Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclé-
siastiques, 11. Paris: Letouzey et Ané,1949, 1417.

Paravicini Bagliani, Agostino. Morte e elezione del papa: norme, riti e conflitti. 
Roma: Viella, 2013.

Pastor, Ludwig von. Storia dei Papi dalla fine del Medioevo, III. Roma: Desclée, 
1942. 

Paz, Julián. Archivo general de Simancas. Catálogo IV. Secretaría de Estado, I. 
Madrid: Tip. De la Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1914.

Pellegrini, Marco. «Il profilo politico-istituzionale del cardinalato nell’età di 
Alessandro VI: persistenze e novità». En Roma di fronte all’Europa al tempo 
di Alessandro VI, I, editado por Maria Chiabò, Silvia Maddalo y Massimo 
Miglio, 177-216. Roma: Roma nel Rinascimento, 2001. 

Pellegrini, Marco. Le guerre d’Italia, 1494-1530. Bologna: Il Mulino, 2009.
Pietschmann, Klaus. «Músicos y conjuntos musicales en las fiestas religiosas de 

la Iglesia nacional española de Santiago en Roma antes del Concilio de 
Trento». Anthologica Annua, no 46 (1999): 451-476.

Poncet, Olivier. «The Cardinal-Protectors of the Crowns in the roman curia 
during the first half of the seventeenth century: the case of France». En 
Court and Politics in Papal Rome 1492-1700, coordinado por Gianvittorio 
Signorotto y Maria Antonietta Visceglia, 158-176. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2002.

Pons Alós, Vicente. Cardenales y prelados de Xàtiva en la época de los Borja. 
Játiva: Centro de Estudios Borgianos, 2005. 

Pons Alós, Vicente. «Valencianos en la curia de Alejandro VI». Specula: Revista 
de Humanidades y Espiritualidad, no 2 (2021): 191-227. 

Pulgar, Fernando de. Claros varones de Castilla, editado por Miguel Ángel Pérez 
Priego. Madrid: Cátedra, 2007.

Rodríguez Villa, Antonio. «Don Francisco de Rojas, embajador de los Reyes Ca-
tólicos». Boletín de la Real Academia de la Historia, no 28 (1896): 440-442. 

Ruiz Garnelo, Isabel. El patrimonio artístico de la comunidad de la Corona de 
Aragón en Roma (h. 1350-1522). Valencia: Universitat de València, 2022.

Russo, Carla. «Castellar, Giovanni». En Dizionario biografico degli italiani, 21. 
Roma: Treccani, 1978, 646-647.

Salerno, Luigi, Luigi Spezzaferro y Manfredo Tafuri, Via Giulia: una utopia 
urbanistica del 500. Roma: Stabilimento A. Staderini, 1973.

Sanchis Sivera, José. Algunos documentos y cartas privadas que pertenecieron 
al segundo duque de Gandía D. Juan de Borja. Valencia: Imp. la Voz Va-
lenciana, 1919.

Santoro, Domenico. Della vita e delle opere di Mario Equicola. Chieti: Nicola 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

73Los cardenales de la Corona de Aragón ante la crisis sucesoria: 
los orígenes de la cofradía de Montserrat de Roma (1504-1507)

Jecco, 1906.
Serio, Alesandro. «Modi, tempi, uomini della presenza hispana a Roma tra la 

fine del Quattrocento e il primo Cinquecento (1492-1527)». En L’Italia di 
Carlo V. Guerra, religione e politica del primo Cinquecento, dirigido por 
Francesca Cantù y Maria Antonietta Visceglia, 433-476. Roma: Viella, 2003.

Serio, Alessandro. «Una representación de la crisis de la unión dinástica: los 
cargos diplomáticos en Roma de Francisco de Rojas y Antonio de Acuña 
(1501-1507)». Cuadernos de Historia Moderna, nº 32 (2007): 13-29.

Shaw, Christine. The Politics of Exile in Renaissance Italy. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2000.

Suárez Fernández, Luis. Política internacional de Isabel la Católica. Estudio y 
documentos, III. Valladolid: Instituto Isabel la Católica de Historia Ecle-
siástica, 1969.

Tate, Robert Brian. Joan Margarit i Pau cardenal i bisbe de Girona: la seva vida 
i les seves obres. Barcelona: Curial Edicions Catalanes, 1976.

The possessions of a Cardinal: politics, piety, and art, 1450-1700, editado por 
Mary Hollingsworth y Carol M. Richardson. Pennsylvania: Pennsylvania 
State University Press, 2010.

Torre, Antonio de la. Documentos sobre las relaciones internacionales de los Reyes 
Católicos, I. Barcelona: CSIC, 1949.

Torre, Antonio de la y Luis Suárez Fernández. Documentos referentes a las rela-
ciones con Portugal durante reinado de los Reyes Católicos, III. Valladolid: 
CSIC, 1963.

Tubau, Xavier. «La teoría conciliarista en Castilla (1414-1563)». Anuario de Historia 
de la Iglesia, no 34 (2025): 393-414. https://doi.org/10.15581/007.34.010.

Vaquero Piñeiro, Manuel. «Una realtà nazionale composita: comunità e chiese 
spagnole a Roma». En Roma capitale (1447-1527), editado por Sergio Gen-
sini, 473-491. Pisa-Roma: Ministero per i beni culturali e ambientali, 1994. 

Vaquero Piñeiro, Manuel. «Valencianos en Roma durante el siglo XV: una 
presencia en torno a los Borja». En El hogar de los Borja, coordinado por 
Mariano González Baldoví y Vicente Pons Alós, 185-198. Valencia: Consorci 
de Museus de la Comunitat Valencian, 2001.

Vázquez Bertomeu, Mercedes. «El arzobispo Don Alonso II de Fonseca, notas 
para su estudio». Cuadernos de Estudios Gallegos, no 47/112 (2000): 87-131. 
https://doi.org/10.3989/ceg.2000.v47.i112.174.

Vicens Vives, Jaime. Historia crítica de la vida y reinado de Fernando II de Ara-
gón. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2006.

Villalba Ruiz de Toledo, Francisco Javier. El cardenal Mendoza (1428-1495). 
Madrid: Rialp, 1998. 

Villanueva Morte, Concepción y Álvaro Fernández de Córdova. El embajador 
Claver. Diplomacia y conflicto en las «guerras de Italia» (1495-1504). Ma-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.3 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 43-74

74 Álvaro Fernández de Córdova

drid: CSIC, 2020.
Villarroel González, Óscar. «Diplomacia indirecta castellana en la primera mitad 

del XV: los cardenales y Juan Alfonso de Mella». Libros de la Corte, no 29 
(2024): 256-274. https://doi.org/10.15366/ldc2024.16.29.009.

Visceglia, Maria Antonietta. Guerra, Diplomacia y Etiqueta en la Corte de los 
Papas: (Siglos XVI y XVII). Madrid: Polifemo, 2010.

Visceglia, Maria Antonietta. Morte e elezione del papa: Norme, riti e conflitti. 
L’Età moderna. Rome: Viella, 2013.

Wilkie, William E. The Cardinal Protectors of England: Rome and the Tudors 
before the Reformation. New York: Cambridge University Press, 1974. 

Wodka, Josef. Zur Geschichte der nationalen Protektorate der Kardinäle an der 
römischen Kurie. Innsbruck: Publikationen des österreichischen historis-
chen Instituts in Rom, 1938.

Żak, Łukasz. «Vademecum delle fonti scritte nell’ambito dell’Ufficio delle ce-
rimonie pontificie a cavallo tra il XV e il XVI sec». Anuario de Historia de 
la Iglesia, nº 32 (2023): 375-398. https://doi.org/10.15581/007.32.016.

Zurita, Jerónimo. Historia del rey don Hernando el Cathólico. De las empresas 
y ligas de Italia, editado por Canellas López Ángel. Zaragoza: Institución 
Fernando el Católico, 1996. Edición electrónica de José Javier Iso, Pilar 
Rivero y Julián Pelegrín. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 2005.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4

75ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

Recibido: 20 de agosto de 2025 
Aceptado: 15 de noviembre de 2025

En defensa del procurador de la nación 
española en Roma. El memorial de Nicolás 

Ruiz y Córdoba de 1730*

In defense of the procurator of the Spanish nation in 
Rome. The memorial of Nicolás Ruiz y Córdoba of 1730

In difesa del procuratore della nazione spagnola a 
Roma. Il memoriale di Nicolás Ruiz y Córdoba del 1730

José Antonio Calvo Gómez
Instituto Español de Historia Eclesiástica

Roma, Italia
Universidad Pontificia de Salamanca

Salamanca, España
jacalvogo@upsa.es 

https://orcid.org/0000-0002-9483-6866 

RESUMEN: Este trabajo de investigación 
sobre la historia de las instituciones de 
la Iglesia trata de interpretar el estable-
cimiento, el desarrollo administrativo y 
la actividad plurisecular del procurador 
de la nación española en Roma desde 
el siglo XVI. En 1730, después de haber 
ejercido este oficio durante diez años, 
Nicolás Ruiz y Córdoba fue relegado por 
orden de la congregación de la archi-
cofradía de la Resurrección. El oficial 
interpretó que habían sido conculcados 
sus derechos consuetudinarios y redactó 
un extenso memorial para sostener su 
causa, que dirigió al cardenal Bentivo-
glio y Aragón, ministro encargado de los 
negocios de la embajada de su majestad 

ABSTRACT: This research work on the 
history of Church institutions seeks to 
interpret the establishment, administra-
tive development, and centuries-long 
activity of the procurator of the Spanish 
nation in Rome since the 16th century. 
In 1730, after having served in this of-
fice for ten years, Nicolás Ruiz y Córdoba 
was demoted by order of the congre-
gation of the Archconfraternity of the 
Resurrection. The official interpreted 
that his customary rights had been 
violated and drafted a lengthy memo-
randum in support of his case, which 
he addressed to Cardinal Bentivoglio y 
Aragón, Minister in charge of the affairs 
of His Catholic Majesty ś embassy to 

*	 Este trabajo ha sido realizado con la ayuda del Instituto Español de Historia Eclesiástica, anejo a 
la Iglesia Nacional Española de Santiago y Montserrat, en Roma, en el marco de los proyectos de 
investigación del año 2025.

mailto:jacalvogo@upsa.es
https://orcid.org/0000-0002-9483-6866


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

76 José Antonio Calvo Gómez

RIASSUNTO: Questo lavoro di ricerca sulla storia delle istituzioni ecclesiasti-
che cerca di interpretare l’istituzione, lo sviluppo amministrativo e l’attività 
secolare del procuratore della nazione spagnola a Roma a partire dal XVI se-
colo. Nel 1730, dopo aver ricoperto questa carica per dieci anni, Nicolás Ruiz 
y Córdoba fu declassato per ordine della congregazione dell’Arciconfraternita 
della Resurrezione. Il funzionario interpretò che i suoi diritti consuetudinari 
erano stati violati e redasse un lungo memorandum a sostegno della sua causa, 
che indirizzò al cardinale Bentivoglio y Aragón, ministro incaricato degli affari 
dell’ambasciata di Sua Maestà Cattolica presso la Sede Apostolica. Nella sua 
difesa, Ruiz y Córdoba fece riferimento a successivi strumenti giuridici e modelli 
secolari che ci permettono di interpretare la rilevanza di questa istituzione della 
Chiesa spagnola a Roma. La risposta dell’arciconfraternita, che non accettò la 
sua pretesa di rimanere in carica per il resto della sua vita, fu appoggiata da 
Filippo V, che ne riconobbe la capacità e la libera volontà di adempiere ai suoi 
ministeri, secondo gli statuti in vigore dal 1603.

PAROLE CHIAVE: Arciconfraternita della Resurrezione, Curia Romana, istitu-
zioni caritative, Marco Cornelio Bentivoglio y Aragón, Nicolás Ruiz y Córdoba, 
procuratore della nazione, Santiago de los Españoles.

católica ante la Sede Apostólica. En 
su defensa, Ruiz y Córdoba se refirió 
a sucesivos instrumentos legales y a 
modelos seculares que nos permiten 
interpretar la relevancia de esta insti-
tución de la Iglesia española en Roma. 
La respuesta de la archicofradía, que 
no aceptó su pretensión de perpetuarse 
en el cargo, fue respaldada por Felipe 
V quien reconoció su capacidad y libre 
determinación para la provisión de sus 
oficios, según los estatutos vigentes 
desde 1603.

PALABRAS CLAVE: Archicofradía de 
la Resurrección, curia romana, insti-
tuciones de caridad, Marco Cornelio 
Bentivoglio y Aragón, Nicolás Ruiz 
y Córdoba, procurador de la nación, 
Santiago de los Españoles.

the Apostolic See. In his defense, Ruiz 
y Córdoba referred to successive legal 
instruments and secular models that 
allow us to interpret the relevance of 
this institution of the Spanish Church 
in Rome. The response of the arch-
confraternity, which did not accept his 
claim to remain in office for the rest 
of his life, was supported by Philip V, 
who recognized its capacity and free 
will to fulfill its duties, according to 
the statutes in force since 1603.

KEYWORDS: Archconfraternity of the 
Resurrection, charitable institutions, 
Marco Cornelio Bentivoglio y Aragón, 
Nicolás Ruiz y Córdoba, procurator of 
the nation, Roman Curia, Santiago de 
los Españoles. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

77En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

1. Introducción
El 16 de agosto de 1730, en la residencia de monseñor Tomás Núñez, 

gobernador de la archicofradía de la Santísima Resurrección de la nación espa-
ñola en Roma, se celebró la sesión ordinaria de la congregación particular que 
preveía la legislación vigente, con la asistencia de los oficiales que cumplían su 
mandato anual y de los nuevos cargos que habían sido elegidos en la reunión 
del 14 de abril anterior.1

En aquella ocasión, los priores de la pía institución romana presentaron 
a los congregados un extenso memorial, que hemos recuperado íntegro en el 
anexo documental,2 redactado por Nicolás Ruiz y Córdoba, procurador de la 
nación, que dirigía, como carta abierta, al cardenal Marco Cornelio Bentivoglio y 
Aragón, ministro encargado de los reales negocios de la embajada de su majestad 
católica ante la Sede Apostólica. En esta demanda, Ruiz y Córdoba presentaba 
una queja «contra la nómina que la congregación particular de 14 de abril hizo 
de los tres sujetos para el empleo de procurador de nuestra nación»,3 porque 

1	 Archivo de la Obra Pía de Roma, Iglesia Nacional Española de Santiago y Montserrat (en adelante: 
AOP) 894, 42v-51v (actas aprobadas de la sesión de 1730); AOP 2195, 199r-231v (actas originales). Los 
estatutos vigentes, desde 1603: AOP 37 [en línea] http://uvadoc.uva.es/handle/10324/13353 [consulta: 
03/08/2025]. Estatvtos de la archicofradía de la Santísima Resvrreción de Christo nvestro Redentor 
de la nación española de Roma (Roma: Esteban Paulino, 1603), distinción 1, parte 3, capítulo VII. 
Sobre la evolución histórica de la archicofradía: Justo Fernández Alonso, «Santiago de los Españoles 
y la archicofradía de la Santísima Resurrección de Roma hasta 1754», Anthologica annua 8 (1960): 
279-329. 

2	 AOP 2263, 151r-166v. En la transcripción de los textos, con algunas pequeñas variantes, se han 
respetado las indicaciones y criterios de la Comisión Internacional de Diplomática, «Normes inter-
nationales pour l édition des documents médiévalux», en Folia Caesaraugustana I: Diplomatica et 
sigilograpica (Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 1984), 19-64; y Agustín Millares Carlo, 
Tratado de paleografía española II (Madrid: Espasa Calpe, 31983), IX-XXIII. En particular: se han 
desarrollado las abreviaturas, sin indicar qué letras han sido restituidas; se han adaptado a las nece-
sidades actuales del discurso las mayúsculas, los signos de puntuación y acentuación, y la separación 
de palabras, respetando las y, v, u, la repetición de letras y el empleo que haga el autor de las nasales 
antelabiales, nb o nb, respetando las mb y mb existentes. La n palatal con signo de abreviación se 
transcribe como ñ, respetando las nn cuando aparezcan. Los xp de origen griego se desarrollan por 
chr. El signo tironiano y otros signos especiales con valor de conjunción copulativa se desarrollan 
como e, salvo que expresamente se utilice et, que se respeta. Se han respetado, asimismo, el uso de 
x por j; de ç por c o z; de z por c; de qu por c; de u por v, evitando la adaptación a los criterios orto-
gráficos actuales en el empleo o ausencia de otras letras, como las h y las f, salvo cuando la lectura 
pudiera representar dificultades importantes de interpretación.

3	 AOP 2263, 168r. Sobre el cardenal Marco Cornelio Bentivoglio (Ferrara, 1668-Roma, 1732), existen 
algunas notas biográficas [en línea] https://historia-hispanica.rah.es/biografias/5605-marco-cor-
nelio-bentivoglio [consulta: 03/08/2025]. Se conservan otros textos, como la carta que le dirigió el 
papa Clemente XII, publicada junto a las que recibieron otros cardenales de la Santa Romana Iglesia: 
Epistolae academiae Cervariensis ad SSum. Dominum Nostrum Clementem XII P.M. et EE. ac 
RR.DD. Cornelium Bentivolum de Aragonia, Ludovicvm Picum, Ludovicum Belluga, Prosperum de 
Lambertinis, S.R.E. Cardinales cum eorundem literis ad academiam, publicada por la Universidad 
de Cervera (Cervariae: Typis Academicis, 1732), disponible en el repositorio institucional de la 
Universidad de Salamanca [en línea] http://hdl.handle.net/10366/144891 [consulta: 03/08/2025]; y 
una obra, de su edición, dirigida al rey de España: Leges publicae Scientiarum academiae cervariae 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

78 José Antonio Calvo Gómez

entendía que se habían violado sus derechos históricos y consuetudinarios, de 
acuerdo con la práctica de la institución desde 1579. El cardenal pidió entonces 
que la congregación particular respondiese a sus argumentos y le informase de 
la verdad del texto que había recibido. 

Más allá del interés de la archicofradía por «obedecer inviolablemente los 
preceptos» de su eminencia, y de ajustarse a lo previsto en los estatutos, dis-
tinción primera, parte tercera, capítulo IV, sobre «el nombramiento y elección 
de los oficiales», la ocasión, después del restablecimiento de la institución en 
1721,4 vino condicionada por la carta de Juan Bautista de Orendáin y Azpili-
cueta, secretario de Estado y del Despacho Universal de Felipe V, marqués de 
la Paz, dirigida al mismo cardenal Bentivoglio por orden del rey, que aparece 
fechada en el Pardo el 18 de enero de 1727.5

En este texto, el secretario Orendáin indicaba al cardenal que «don Juan de 
la Escalera y Mellado, pro prior de la congregación de la Resurección de nuestra 
nación en essa corte», le había «representado lo deteriorada» que se hallaba y 
le había pedido «licencia para dejar su empleo de pro prior», que dijo estaba 
«exerciendo contra estatuto ocho años ha». Luego añadió que, «auiéndole uenido 
el rey a admitirle la dejación que hace de tal empleo, como se le preuiene en su 
carta de esta misma fecha, me manda su magestad decir a vuestra eminencia 
que, juntándose con los dos auditores de Rota españoles», dispusiera para que 
«se tome estrecha quenta al referido don Juan de Escalera de los caudales que 
ha administrado en todo su tiempo de pro prior».6

Sobre todo, con implicaciones directas sobre el desarrollo del memorial 
que nos ocupa, añadió que discurriera «vuestra eminencia y dichos auditores» 
para encontrar «el medio más proporcionado a fin de restaurar a su antiguo 
esplendor la expresada congregación, o sea, archicofradía de la Resurección y 
de que se obseruen sus estatutos, dando quenta vuestra eminencia de lo que 
en esto se executare».

Inmediatamente, «en virtud de cuios reales órdenes, en la congregación 
general de 7 de abril 1727», que tuvo lugar en el real palacio de la embajada, 
el cardenal Bentivoglio dio «a entender a la congregación la pía y real mente 
de su magestad y con quánto zelo aya promouido la gloria de Dios» con el fin 
de «renouar y restablecer en su primer lustre esta insigne archicofradía». Así 

in Cathalonia a Philippo V rege catholico institutae a Clemente XII pontifice maximo, curante 
Cornelio Bentivolo (Romae: apud Joannem Mariam Salvioni, 1731). Hemos localizado un ejemplar 
en la biblioteca virtual de la Universidad de Murcia [en línea] http://hdl.handle.net/11169/6588 
[consulta: 03/08/2025].

4	 José Antonio Calvo Gómez, «Establecimientos españoles en Roma. La visita institucional y la reha-
bilitación regalista de la archicofradía de la Resurrección (1579-1808) en 1721», Anthologica Annua 
70 (2023): 101-140.

5	 AOP 2263, 168r-168v. Sobre el primer secretario de Estado, [en línea]: https://historia-hispanica.rah.
es/biografias/33881-juan-bautista-de-orendain-y-azpilicueta [consulta: 03/08/2025]. 

6	 El nombramiento de Juan de Escalera, en: AOP 42, 75r-76r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

79En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

empezó la respuesta, sobre la que volveremos, que, a la queja del procurador 
de la nación, Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoba, ofrecieron los oficiales de la 
archicofradía a instancia del propio cardenal ministro encargado de los nego-
cios de España en Roma.7 

Conviene, entonces, analizar, en primera instancia, los argumentos que 
desarrolló en su memorial el procurador Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoba que, 
más allá de reclamar sus derechos, se convirtió en una revisión histórica de esta 
institución de la Iglesia española en Roma desde finales del siglo XVI. A conti-
nuación, quedará fijada la postura de la archicofradía, que se negó a mantener 
en su cargo al oficial que había sido designado en 1720, durante una profunda 
crisis de la institución.8 El resumen del dosier, que hoy custodia el archivo de la 
Obra Pía, en la Iglesia Nacional Española de Santiago y Montserrat, en Roma, 
resulta singularmente elocuente, y ya adelanta el resultado de la negociación, 
que llegó a manos de Felipe V, en la corte de Madrid.9

2. Algunos pormenores de la queja del procurador 
de la nación de 16 de agosto de 1730

El argumento central del memorial de Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoba, 
procurador de la nación, dirigido al cardenal Bentivoglio y Aragón, parece 
evidente. El oficial, nombrado el 9 de agosto de 1720 por el cardenal Francis-
co Acquaviva y Aragón (1665-1725),10 ratificado por Felipe V en 1723 y 1725, 
había sido depuesto de su cargo, que él entendía que era vitalicio, después de 
que la congregación particular de 14 de abril de 1730 designara los tres sujetos 
que debían remitirse al embajador para que, de entre ellos, eligiera al nuevo 
oficial de la archicofradía. 

Según su queja, algunos pretendían equiparar este oficio con los demás 

7	 AOP 2263, 168r-171v. 
8	 El proceso para su nombramiento, en: AOP 42, 77r-79r (4 de marzo de 1720, presentación por vacante 

del procurador de la nación, del pro prior de la archicofradía); AOP 42, 85r-85v (consulta); AOP 42, 
87r-87v (despacho del cardenal Acquaviva de 21 de marzo de 1720 para su designación); AOP 42, 
91r-92v (título de procurador de la nación en la persona de Nicolás Ruiz y Córdoba de 9 de agosto 
de 1720). Sobre la situación de la Iglesia española en el siglo XVIII en Roma: Maximiliano Barrio 
Gozalo, «La Real Casa de Santiago y San Ildefonso de la Nación Española de Roma a mediados del 
Setecientos», Anthologica annua 41 (1994): 281-310; Id., «El patrimonio de la iglesia y hospital de 
Santiago de los Españoles de Roma en la época moderna», Anthologica annua 47 (2000): 419-462; 
Id., «Un sueño ilustrado. El Centro Español de Estudios Eclesiásticos de Roma a mediados del siglo 
XVIII», Anthologica annua 62 (2017): 29-56.

9	 El título indica que se trata del «Memorial de don Nicolás Ruiz y Córdoua, procurador de la nación, 
dado al eminentísimo Bentiuollo, ministro, en agosto 1730, contra la nómina que hizo la congrega-
ción particular de 16 de los dichos mes y año de su empleo con dentro una protesta suia sobre dicha 
nómina; la respuesta de la congregación, que por informe se dio a dicho eminentísimo para remitir 
al rey; y la respuesta del rey, aprouando la nómina de la congregación» (AOP 2263, 166v).

10	 Sobre Francesco Acquaviva y Aragón, [en línea]: https://historia-hispanica.rah.es/biografias/362-fran-
cesco-acquaviva-daragona-y-caracciolo [consulta: 03/08/2025]. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

80 José Antonio Calvo Gómez

cargos elegidos anualmente por la congregación, según el capítulo IV de la 
distinción primera, parte tercera. Según esta normativa, 

se halla dispuesto que se nombren tres cofrades de los más antiguos en la corte, uno 
por el gouernador, otro por los priores, acordándose o por suerte, y el tercero por la 
congregación particular, por uotos secretos, para que, de los tres (…) determinados, 
el excelentísimo señor embajador elija uno para el dicho ofizio de procurador.11  

En su defensa, «notizioso de questión tan nueua, el orador, no deuiendo 
contribuir a cosa que, en qualquier manera, pudiesse perjudicar a la prehemi-
nencia de la real auctoridad», redactó el extenso memorial que nos ocupa en el 
que, en definitiva, trataba de demostrar que este cargo era vitalicio y potestativo 
exclusivo de la real disposición. 

Arguyó que el cargo de procurador de pobres «tuuo su origen de tiempo 
immemorial, procedido de la piedad de los monarcas, príncipes y obispos en 
diuersas partes y prosiguiendo la misma piedad después a determinarle azia los 
pobres encarcelados para promouer su defensa y también agenciarles el sustento 
de la vida, por ser estos pobres los más expuestos por la auersión común que 
les grangean sus delitos». 

Los papas, habitualmente, «acostumbraron constituyr y mantener de 
continuo en esta corte un procurador de pobres, aprouisionado de la Cámara 
Apostólica». Cuando las necesidades crecieron, trataron de conciliar algunas 
voluntades para que establecieran algunas obras de caridad como la archico-
fradía de La Caridad, erigida el 28 de enero de 1520 bajo el pontificado de 
León X, entre otras.12 

En la misma línea, según el memorial de Ruiz y Córdoba, «porque a Roma, 
en mayor número que otras naciones, con más frequenzia, se han conducido y 
concurren los españoles a diferentes piadosos intentos», la siempre «exemplar 
piedad cathólica de los gloriosíssimos señores reyes de España», «con espíritu 
uniforme de charidad y amor a todos sus súbditos, occurrió al reparo, mante-
niendo, de tiempo immemorial, un procurador de pobres de la nazión en esta 
corte», a su cargo, «a fin que, en las urgencias y oppressiones de todos los súb-
ditos, inuigilasse a facilitar las puertas y sendas de cárceles y tribunales». De 
hecho, no cabe duda de que «el dicho oficio de procurador ya era constituido 
por la real prouidencia en esta corte muchos años antes de la institución de la 
dicha archicofradía».13

11	 AOP 2263, 150r.
12	 Gregorio XIII, el 20 de mayo de 1579, aprobó la nueva obra bajo el título de la Piedad de los Encar-

celados (AOP 2263, 152r). Sobre otras obras: Rosa Maria Giusto, «Gli ospedali degli incurabili a 
Roma e Napoli. Storie di solidarietà e d’inclusione sociale», Eviterna 10 (2021): 67-84.

13	 AOP 2263, 152r-152v. Sobre el origen de las iglesias nacionales de España en Roma y su primer 
desarrollo: Justo Fernández Alonso, «Las iglesias nacionales de España en Roma. Sus orígenes», 
Anthologica annua 4 (1956): 9-97; Id., «Santiago de los Españoles, de Roma, en el siglo XVI», 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

81En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

En los estatutos de 1579, publicados en 1580, «al párrafo que trata del 
ofizio del visitador de cárceles» se puede leer que, «por ser la uisita de las cár-
celes y socorro de los pressos una de las principales obras de esta cofradía, se 
procurasse alcanzar de su magestad que el procurador de pressos (al qual, por 
su magestad, se da salario en Roma) fuesse elegido de la cofradía». Mientras 
esto no se alcanzara, «fuesse a cargo de este procurador recorrer cada semana 
las cárceles de Roma, tomando lista de los pressos españoles y de su calidad», 
que informaría puntualmente al visitador de cárceles «para proponerlo en la 
primera congregazión particular a la qual tocasse proueer lo que se hubiesse 
de hacer».14

Hasta 1591, por tanto, «era libre al excelentísimo señor embajador hacerla 
en qualquiera persona indiferentemente de la nazión».15 En concreto, según el 
relato, el ministro de su majestad lo hizo, durante años, «sin atender a la congre-
gación, ni a los del gremio de dicha archicofradía, ni a la de la administrazión 
de la real casa de Santiago de la Corona de Castilla; ni a la Monserrate, de la 
de Aragón; o la de San Antonio de Portugal»,16 en referencia directa a las tres 
iglesias nacionales de otras tantas coronas que, entre 1580 y 1640, conforma-
ron la jurisdicción principal de la Monarquía Católica en la península ibérica.

En los estatutos de 1603, en los que se integró el procurador de la nación 
entre los oficiales de la archicofradía, Ruiz y Córdoba interpretó que, no obstante 
esta integración, quedó al margen de la renovación anual. Según su parecer, 

el oficio de procurador de pobres de la nazión (tiene) diuersa calidad que en todos 
los demás oficiales de la archicofradía porque estos todos se eligen y deputan por 
su arbitrio; pero el de procurador de pobres de la nazión solamente se elige por el 
excelentísimo señor embaxador, precediendo la nómina y propuesta hecha por la 
archicofradía de tres cofrades, juzgados hábiles para dicho empleo.17 

Anthologica annua 6 (1958): 9-122.
14	 AOP 2263, 152v-153r. Sobre los estatutos de 1582: José Antonio Calvo Gómez, «Signum resurrectionis 

in Urbe. Las instituciones extraterritoriales de la Monarquía Católica en el siglo XVI», Specula. 
Revista de Humanidades y Espiritualidad 4 (2022): 119-158.

15	 AOP 42, 5r-5v, se recoge la información de la sesión de 7 de mayo de 1591 sobre la necesidad de 
renovación del procurador de la nación, ocupado en cuestiones personales que le retraían de su trabajo 
en favor de los presos españoles en Roma. 

16	 AOP 2263, 158r. Sobre las iglesias nacionales de España en Roma durante la Modernidad: Maximiliano 
Barrio Gozalo, «Las iglesias nacionales de España en Roma en el siglo XVII», en Roma y España 
un crisol de la cultura europea en la Edad Moderna, vol. 1., coordinado por Carlos José Hernando 
Sánchez (Madrid: Sociedad Estatal para la Acción Cultural Exterior, 2007), 641-666; Id., «Tra 
devozione e politica. Le chiese e gli ospedali di Santiago e Monserrat di Roma, secoli XVI-XVIII», 
Storia urbana 31/123 (2009): 1101-1126; Id., Las Iglesias nacionales de España en Roma: Santiago 
y Montserrat (Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2025); Enrique García Hernán, «La iglesia 
de Santiago de los españoles en Roma. Trayectoria de una institución», Anthologica annua 42 (1995): 
297-364.

17	 AOP 2263, 153v.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

82 José Antonio Calvo Gómez

El procurador trató de interpretar la mente del legislador que, en 1603, no 
habría pretendido reservarse el gobierno completo de este alto representante 
de la voluntad del rey en favor de los presos españoles en la Urbe:

No puede comparecer razonable que los que hicieron los estatutos hayan querido 
por su dicha disposizión de estatuto sugetar a sí este oficial tan priuilegiado que 
reconoce el estipendio y salario de su trabajo del rey, nuestro señor, a quien, por lo 
tanto, se entiende primeramente seruir porque la recepción del salario tiene relazión 
a la seruidumbre y sugezión en orden a aquel de quien se recibe.18

Además, después de un largo elenco de referencias jurídicas que entendía 
fortalecían su posición, añadió que también se debía «considerar en orden a 
la calidad de dicho oficio de procurador de pobres pressos de la nazión que 
su espirazión al año repugna al mismo fin para que se elige y al cargo que le 
incumbre»,19 dado que muchas causas se alargaban durante años y convenía 
que alguien sostuviera la defensa con perfecto conocimiento de la situación: 

En cierto modo es imposible poderse conseguir en el decurso de un año y la uaria-
zión de oficial, si se diera en el intermedio, redundaría en euidente perjuicio del 
encarcelado que mejor y más fácilmente puede ser ayudado y obtenida su libertad 
por el procurador que empezó su defensa.20

Porque, como un mal endémico de la justicia, «los tribunales de Roma 
no proceden uelozmente, sino es muy despazio, indagando los indicios de los 
crímenes; y, más lentamente, después de publicados los processos, procuran los 
defensores inquirir la uerdad para su exclusión».21 Como ejemplo, Ruiz y Córdo-
ba detalló los pormenores del proceso contra «Raymundo Borrás y Theresa, su 
muger; Paulo Busquers y Dionisia, su muger; y Manuel Capilla, todos catalanes, 
con Saluador Ángelo, siciliano», acusados, en 1728, «de la grauísima causa del 
pretendido hurto con calidad de fractura en el Palazio Apostólico Quirinal» que, 
tras una primera condena de 7 años a galeras, «obtuuo este pobre nazional la 
total condonazión de dicha pena con la reduzzión al destierro solamente» por 
la solícita actuación del procurador para lo que, según su gráfica expresión, 
«fue necessario sudar cerca de dos años». 

Luego demostró con muchos ejemplos los procuradores de la nación que 

18	 AOP 2263, 155r-155v.
19	 AOP 2263, 155v-156r.
20	 AOP 2263, 156v. Se conserva una lista de pobres atendidos por el procurador de la nación que Nicolás 

Ruiz y Córdoba redactó en 1726 en la que, después de la restauración de la archicofradía, quedó 
patente el amplio espectro de su actividad caritativa: José Antonio Calvo Gómez, «La geografía de la 
pobreza en el siglo XVIII. Los españoles acogidos a la caridad de la archicofradía de la Resurrección 
en Roma», Salmanticensis 68/3 (2021): 567-600. Sobre las dificultades posteriores: Justo Fernández 
Alonso, «Decadencia de la Obra Pía y su restauración (1700-1975)», Anthologica annua 43 (1996): 
265-285.

21	 AOP 2263, 157r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

83En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

habían ejercido desde 1591 en que fuera elevada en archicofradía la pequeña 
hermandad romana. Según su razonamiento, esta era la prueba definitiva. Así 
confirmó que esta referencia histórica quitaba «qualquier ulterior disputa la 
subsequente continuada y muy calificada obseruancia la qual todos saben que se 
deue siempre atender en qualquiera interpretazión de estatutos y constituciones». 
En la mayoría de los casos, los oficiales ejercieron durante cinco, diez o incluso 
veinte años, sin que fueran renovados según los demás cargos de la institución:

Todas las deputaziones y elezzión de procurador (…) no se han hecho de otra suerte 
que por los excelentísimos señores embajadores, sin alguna limitazión al año o 
relación a estatutos de la archicofradía, antes, si por el decurso de más de ciento 
y quarenta años no se halla que alguno de los procuradores assí electos haya sido 
confirmado después del año o amouido de su oficio, constando por el contrario 
no hauerse hecho jamás nueua elezión o prouisión de este empleo después de la 
diputazión y elezión de alguno en procurador de pobres pressos de la nazión que 
con ocasión de uacante acontecida o por cessión o muerte del prouisto por el exce-
lentísimo señor embajador.22 

En las páginas siguientes (159v-162r), Ruiz y Córdoba recuperó las sucesi-
vas designaciones de los procuradores de la nación, a partir del 15 de octubre 
de 1592 en que el embajador Antonio de Cardona y Córdoba, duque de Sessa, 
Soma y Baena, eligiera a Miguel Bermúdez, natural de Córdoba, que ejerció 
hasta 1599, en que pidió la baja «por estar cansado y falta de salud». En efec-
to, en el libro maestro de la archicofradía, al que él se refiere, se contiene la 
designación, trasladada a este tomo en torno a 1603:

1592. Título o patente del procurador de la nación. Don Antonio de Cardona i Cór-
doua, duque de Sessa i Somma, del consejo del rey don Phelippe, nuestro señor, y 
su embajador.
Siendo muy conueniente i necessario que el procurador de su magestad en esta 
corte, que attiende al socorro y ayuda de los pobres encarcelados de nuestra naçión 
española, sea persona de calidad y letras, inteligencia y caridad, y, auiéndome 
hecho relación, los priores y oficiales de la congregaçión de nuestra naçión que 
concurren estas y otras buenas partes en el doctor Miguel Bermúdez, natural de 
Córdoua, residente en esta corte, me e resuelto de nombrarle, elegirle i instituirle, 
como por la presente le nombro, elijo y instituyo, por tal procurador de su mages-
tad cathólica para el dicho efecto de defender i amparar los pobres encarcelados 
y para que sobre ellos pueda hazer y haga las diligencias que conuengan i fueren 
menester en los tribunales de Roma y con qualesquier otras personas y para que, 
como tal procurador, pueda goçar de los priuilegios y gracias concedidas y que por 
tiempo concedieren los sumos pontífices a los tales procuradores y que pueda tener 
voto actiuo y passiuo en las congregaciones assí generales como particulares que se 
hazen de la archicofradía de la Gloriosa Resurrección de Cristo, nuestro Redentor, 
no ostante qualquier estatuto que aya en contrario que, como protector de la dicha 

22	 AOP 2263, 159r. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

84 José Antonio Calvo Gómez

archicofradía, assí lo ordeno i mando, señalándole en remuneraçión de su trabajo 
el mismo salario que an tenido sus anteçesores en este oficio.
I testimonio de ello le e mandado dar la presente, firmada de mi mano, sellada con 
mi sello i refrendada de mi secretario infrascritto. Fecha en Roma, a quince días 
del mes de otubre de mil y quinientos y nouenta y dos años. Locus sigilli. El duque 
de Sessa. Pedro Ximénez de Murillo, secretario.23 

Según esta serie, que Ruiz y Córdoba amplió hasta su propia designación, 
el 21 de mayo de 1720, parecería que «la expiración de dicho oficio jamás hubo 
lugar de otro modo que en los casos de uoluntaria dejación o muerte de los 
nombrados y electos»,24 lo que llevaba, siempre según el argumento del memo-
rando, a que, «concurriendo esta uniforme ultra centenaria obseruancia, no 
es necesario ulterior disputa sobre la interpretazión del estatuto en la asserta 
comprehensión de este oficial bajo su disposizión en orden a la limitazión del 
tiempo»; o, dicho de otra manera, a que «la ley no fue establecida respecto a 
él», sobre todo en lo referente a la renovación anual del cargo. 

A la archicofradía le correspondería solamente «el ius de nombrar tres 
cofrades en los casos de nueua elezzión y procurar el cumplimiento de su 
empleo». Todo parecería indicar que «después que se hicieron los estatutos la 
dicha archicofradía no ha adquirido otra alguna cosa, y, en el resto, el dicho 
procurador ha perseuerado en su primitiuo estado de reconocer su título de los 

23	 AOP 71, 64r. El documento original, que no debió de tener disponible Nicolás Ruiz y Córdoba, fue 
archivado en: AOP 2263, 219r. También se contiene la de su sucesor, Andrés Catalán, designado el 
15 de abril de 1599 (AOP 71, 74v), que, efectivamente, se indicia con una declaración del duque de 
Sessa en la que expresa que, «auiéndome pedido diuersas veces licençia el doctor Miguel Bermúdez 
para dexar el offiçio de procurador de los pobres presos de nuestra naçión por estar cansado i falto 
de salud», se resolvía a nombrar a su sucesor, «de la ciudad de Toro, diócesis de Zamora». El memo-
rando (AOP 2263, 160r-162r) añadió las designaciones de Diego Velloso Manchego, por el duque de 
Alburquerque, el 13 de abril de 1604; Pedro Marzal, por el duque de Castro, el 20 de abril de 1613 
(su nombramiento en: AOP 42, 53r); Rodrigo Galván, por el cardenal Borja, el 18 de mayo de 1618; 
Domingo Oliver, por el duque de Pastrana, el 12 de junio de 1624 (AOP 71, 173v); Felipe Trocón, 
por el mismo duque de Pastrana, el 28 de agosto de 1625, que lo fue hasta su muerte; y Diego de la 
Torre y Espalza, por el conde de Oñate, el 12 de enero de 1627. Luego pasó a identificar los nuevos 
procuradores de la nación a partir de 1680. El 20 de mayo de 1680, fue designado Antonio de la Plaza 
por el duque de Medinaceli y permaneció en su cargo «hasta el año 1702, en que murió, de modo 
que perseueró en su empleo por espacio de 22 años» (AOP 2263, 161r; su nombramiento en: AOP 
42, 57r-58v). El 12 de agosto de aquel 1702, el duque de Uceda designó a Pedro Lupidana «hasta la 
reduzzión de la congregazión de dicha archicofradía» (su nombramiento en: AOP 42, 63r-65v, con 
una copia en: AOP 2263, 224r-224v). A continuación, interino, fue elegido, por monseñor Molinés, 
el sacerdote Matías de la Concha con el ánimo de restaurar la maltrecha archicofradía. El 21 de 
mayo de 1720, finalmente, de mano del cardenal Acquaviva, fue elegido Nicolás Ruiz y Córdoba, 
autor de este memorial. Sobre la relación de las iglesias nacionales y los embajadores en Roma: 
Justo Fernández Alonso, «Las iglesias nacionales de España en Roma y los embajadores durante el 
siglo XVII», en Miscelánea José Zunzunegui (1911-1974), vol. II (Vitoria: Eset, 1975), 41-71. Sobre 
las dinámicas humanas de algunos de estos procuradores: Antonio Vertunni, «Antonio Fernández 
de Ortega: un notario granadino de la «Roma española» entre finales del siglo XVI y principios del 
XVII», Pedralbes: Revista d´historia moderna 44 (2025): 177-205.

24	  AOP 2263, 162r. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

85En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

gloriosíssimos reyes cathólicos, de cuya real munificenzia ha tenido también 
determinado salario», con dependencia del propio monarca «o de su exelentí-
simo embajador».25

En 1730, diez años después de su nombramiento, el procurador de po-
bres reclamaba que se evitara la «pretendida nouedad de amobilidad» que, de 
consumarse, acabaría con su ministerio, iniciado en 1720. Habían sido años 
complicados, en los que se había «tratado de restablecer la dicha archicofra-
día». Ahora reclamaba que no se cuestionara la autoridad del monarca con esta 
novedad porque «la pretendida amobilidad de este oficial en qualquier caso 
solo deue pertenecer o a su magestad o a vuestra excelencia, que dignamente 
representa en esta corte su real persona y autoridad».26 Ruiz y Córdoba parecía 
no entender que el rey ya había decidido sustituirle después, precisamente, 
de años singularmente convulsos en la corte romana y, por extensión, en la 
archicofradía de la Resurrección.

3. La respuesta de la archicofradía 
a las pretensiones del procurador 

El 14 de abril de 1730, Nicolás Ruiz y Córdoba se había dirigido a «monseñor 
Núñez, gouernador, pro priores y demás señores de la presente congregación» 
de la archicofradía, adelantando los argumentos que luego desarrollaría en su 
memorando al cardenal Bentivoglio, todavía muy resumidos. En esta primera 
expresión de su pensamiento sobre la vigencia de su cargo, había concluido que 
«la facultad de esta congregación nunca puede extenderse a alterar, innovar o 
interpretar la sapientíssima y clementíssima mente y beneplácito de su mages-
tad».27 No parecía buena razón, expresada ante los oficiales de la archicofradía, 
para que le apoyaran en su pretensión de perpetuarse en el cargo de procurador 
de la nación, frente a las pretensiones del «ministro encargado de los reales 
negocios de la embajada de su magestad cathólica en Roma».

Después de la sesión del 16 de agosto de 1730, en la que se leyó el memo-
rial que, días más tarde de aquel 14 de abril, Ruiz y Córdoba había remitido al 
cardenal, los oficiales de la archicofradía tuvieron ocasión de responder con 
un nuevo relato, que conservamos,28 en el que desmontaban las malogradas 
pretensiones del cesado procurador de la nación. En primer lugar, se hicieron 
cargo de la situación:

En la congregación particular ordinaria, tenida en 16 de agosto del presente año 
1730 en casa de monseñor ilustrísimo don Thomás Núñez, governador, a fin, según 
el estatuto, distinción 1, parte 3, capítulo VII, de que asistan todos los oficiales, así 

25	 AOP 2263, 164v. 
26	 AOP 2263, 165r. 
27	 AOP 2263, 167r-167v. 
28	 AOP 2263, 168r-171v. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

86 José Antonio Calvo Gómez

antiguos como modernos, unos para despedirse y otros para acatar sus empleos, los 
priores presentaron una escritura que, en forma de memorial, dio a vuestra eminencia 
don Nicolás Ruiz y Córdova contra la nómina que la congregación particular de 14 
de abril hizo de los tres sugetos para el empleo de procurador de nuestra nación.29

El cardenal Bentivoglio, como venimos expresando, había solicitado a la 
congregación, en 1730, que respondiese a su contenido «informándole de la 
verdad». La archicofradía, además de su pretensión de cumplir sus estatutos 
en su distinción 1, parte 3, capítulo IV, sobre la renovación de cargos, recordó 
al purpurado la carta que el marqués de la Paz le había remitido años atrás 
por orden de Felipe V, fechada en El Pardo el 18 de enero de 1727, en principio 
sobre otro asunto, que trasladaron íntegra en su respuesta.30

En virtud de este mandato, el 7 de abril de 1727 había tenido lugar, en 
el palacio de la embajada española en Roma, una sesión de la congregación 
general con el cardenal Bentivoglio en la que le había dado a entender «la pía 
y real mente de su magestad y con quánto zelo aya promouido la gloria de Dios 
para renouar y restablecer en su primer lustre esta insigne archicofradía». Más 
allá que una primera fiscalización del oficio del pro prior Juan de Escalera, se 
trataba de rehabilitar una institución que tan buenos servicios había prestado 
a la comunidad española de Roma.31 En esta sesión, el ministro de Felipe V 
había concluido que estaba «persuadido que vuestras señorías obseruarán las 
reglas y estatutos de la archicofradía, como se lo ruego, por beneficio de sus 
almas, gloria de Dios y por la pública edificación»,32 lo que parece quisieron 
cumplir con puntualidad.

29	 AOP 2263, 168r. 
30	 «Eminentísimo señor. Don Juan de Escalera y Mellado, pro prior de la congregación de la Resu-

rrección de nuestra nación en essa corte ha representado lo deteriorada que se halla y ha pedido 
licencia para dejar su empleo de pro prior, que dice está exerciendo contra estatuto ocho años ha. Y, 
auiendo uenido el rey a admitirle la dejación que hace de tal empleo, como se le preuiene en carta 
de esta misma fecha, me manda su magestad decir a vuestra eminencia que, juntándose con los dos 
auditores de Rota españoles, disponga se tome estrecha quanta al referido don Juan de Escalera de 
los caudales que ha administrado en todo su tiempo de pro prior; y que, asimesmo, discurra vuestra 
eminencia y dichos auditores el medio más proporcionado a fin de restaurar a su antiguo esplendor la 
expresada congregación, o sea, archicofradía de la Resurrección, y de que se obseruen sus estatutos, 
dando vuestra eminencia quenta de lo que en esto se executare» (AOP 2263, 168r-168v). 

31	 La intervención de los reyes españoles en la archicofradía estuvo siempre sostenida en atención a 
esta misma comprensión, es decir, al beneficio que los españoles recibían a cargo de la pía institu-
ción romana. Por orden cronológico de los monarcas: José Antonio Calvo Gómez, «La arquitectura 
intelectual de la Monarquía Católica. Felipe II (1556-1598) y la archicofradía de la Resurrección en 
Roma», Carthaginensia, en prensa; Id., «La obra de los españoles en Roma. Felipe III (1598-1621), 
protector de la archicofradía de la Resurrección», Salmanticensis 70 (2023): 353-383; Id., «Por el 
beneficio que allí reciben los españoles. Felipe IV (1621-1665) y la archicofradía de la Resurrección, 
de Roma», Scripta Fulgentina, en prensa; Id., «La reconstrucción de la historia. La correspondencia 
de Carlos II (1665-1700) en el archivo de la archicofradía de la Resurrección, de Roma», Salmanti-
censis 71/2 (2024): 311-339.

32	 AOP 2263, 168v. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

87En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

En su alegato, ya en 1730, la congregación se remontó al 20 de julio de 
1591 en que Gregorio XIV elevara en archicofradía la pequeña hermandad 
romana y su traslado a los estatutos de 1603 en los que el procurador de la 
nación se incorporó, con todos los derechos y obligaciones, entre los oficiales de 
la institución.33 En esta regulación, quedó fijado «que dé quenta a los priores y 
relación en la primera congregación del estado de los presos que ubieren entra-
do aquella semana, si fuere necesario, communicándose con los visitadores de 
las cárceles y aiudando los presos con charidad, secreto y amor christiano».34 
De este capítulo XIII «se infiere», continuó el informe de la congregación, «que 
el procurador de la nación es oficial de la congregación particular y como tal 
dependiente y sugeto inmediatamente a ella, a sus estatutos y obediente con 
especialidad al gouernador y priores». 

A partir de esta afirmación, se retomó el argumento sobre la renovación 
anual de los cargos de la distinción primera, parte tercera, capítulo III: «Todos 
los oficios duran un año, excepto el de prior, que dura dos», que había suscita-
do la protesta que nos ocupa; «y no dice», continuó el informe de la archico-
fradía, «excepto el de procurador de la nación, que es oficio perpetuo, como 
pretende dicho don Nicolás Ruiz». Después de detallar que este nombramiento 
correspondía a la congregación particular, según el capítulo IV de los estatutos 
vigentes en 1603, distinción primera, parte primera, amplió la información, 
siempre sobre los estatutos, al indicar que «para procurador de nuestra nación 
(al qual el rey nuestro señor da salario) se nombrarán tres sugetos cofrades 
de los más antiguos de la corte que tengan noticia de los tribunales de ella, 
virtuosos, charitatiuos, letrados», uno por el gobernador, otro por los priores y 
el tercero por la congregación particular. De ellos, «el protector elegirá uno», 
como ya sabemos; «y, pasando un año, podrá ser elegido de nuevo», amplió el 
capítulo siguiente.35

La pregunta que subyacía a esta elección era si el procurador podía ser 
reelegido, como se había podido identificar en la historia de esta institución, a 
lo que la congregación respondió que sí, y que, sobre esto, «no dice cosa alguna, 
de donde se sigue ligítimamente que su oficio queda comprehendido (…) entre 
los demás a arbitrio del gouernador, priores y diputados para ser reelegidos de 
nueuo por las causas que les parezcan justas, aunque, en tal caso, los que lo 
ubieren sido inmediatamente podrán escusarse, si quieren». 

Para que no quedara duda de la autoridad de la congregación en la elección 
de sus cargos, el autor del informe añadió que «esta práctica, eminentísimo señor, 
ha tenido y obseruado nuestra venerable real archicofradía desde su erección, 

33	 Distinción primera, cuarta parte, capítulo XIII. AOP 37 [en línea] http://uvadoc.uva.es/hand-
le/10324/13353 [consulta: 03/08/2025]. Estatvtos de la archicofradía de la Santísima Resvrreción 
de Christo nvestro Redentor de la nación española de Roma (Roma: Esteban Paulino, 1603), 35-36.

34	 AOP 2263, 169r. 
35	 AOP 2263, 170r. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

88 José Antonio Calvo Gómez

nombrando, confirmando, reeligiendo y azetando sus oficiales siempre que se 
ha parecido conueniente».36 Como ejemplo, quiso traer el caso de la elección del 
11 de junio de 1624 en que fueron propuestos tres sujetos al duque de Pastrana, 
quien, al día siguiente, eligió a Domingo de Oliver «por la buena información 
que se le dio de su persona»; pero «cuio empleo exerció solo un año, pues, en la 
congregación particular de 26 de agosto 1625, sin constar de la muerte o uolunta-
ria dejación del dicho Oliuer», fue nombrado «Phelipe Troncón y, en 28 de dicho 
mes y año, dada quenta a dicho excelentísimo señor, lo eligió por procurador». 
Y reiteró esta jurisdicción de la archicofradía sobre sus oficiales, sostenida sobre 
los estatutos ya aprobados. De lo contrario, «le impide el cumplimiento de los 
reales órdenes» porque «la congregación podría remouer al que no cumplía con 
el estatuto de su engargo, como viceuersa, no podría confirmar, reeligir y azetar 
cada año al que obseruasse exactamente su estatuto». 

Todavía quiso rebatir un último argumento del procurador Ruiz y Córdoba. 
Según este, «la nómina annual de procurador de la nación es repugnante al 
fin para que se elige porque, en tan corto tiempo no tiene lugar aun para saber 
las cárceles que ay en Roma, conocer los jueces, instruirse de las causas de los 
encarcelados, etcétera». El informe de la congregación fue claro: «Si cumple 
con su obligación y la archicofradía y la nación se hallan bien seruidos de él, 
lo reelige cada año y su nómina, con la de los demás oficiales, se comunica, 
como queda dicho, con el protector para que la apruebe, siendo conueniente».37

En última instancia, «de las razones y documentos alegados, se deduce 
claramente» que «el procurador de pobres de nuestra nación es un oficial de la 
congregación particular, amobible ad nutum de ella y subordinado al gouernador 
y priores, en cuia qualidad le constituyen los estatutos, no en la de ministro 
perpetuo», independiente de ellos porque, como última razón, «si estubiesse 
esento del temor de poder ser remouido, no tendría cuidado de obedecir a sus 
superiores ni de las dependencias de la archicofradía y usufructuaría en ocio 
el salario que le contribuie la benignidad de su magestad», lo que se trasladó 
a Madrid para su debida revisión. 

4. Conclusión
El informe de la congregación pretendió, en definitiva, evitar que volvieran 

«a confundirse las cosas y a perturbarse el buen orden que comienzan a tener 
los negocios de la real archicofradía», después de la crisis de finales del siglo 

36	 En concreto, añade, «como se puede ver en el libro de congregaciones y decretos que empieza del 
año 1613 y termina en el 1632, y en los demás libros modernos de los quales, para probar dicho don 
Nicolás la duración y perpetuidad del empleo de procurador de la nación, zita en su escritura» (AOP 
2263, 170r-170v). 

37	 En todo caso, «a lo dicho se añade que, ocurriendo contra algún pobre preso nacional causa graue, 
o ciuil o criminal, la archicofradía se preuale de abogado y procurador doctos y prácticos para 
defenderlos, pagándolos y haciendo todos los gastos de escrituras (…) hasta conseguir el fin que se 
pretende» (AOP 2263, 171r).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

89En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

XVII y las primeras décadas del XVIII.38 La petición al cardenal Bentivoglio fue 
concluyente: «Suplicamos a vuestra eminencia se sirua admitir la proposición 
de los tres sugetos nombrados para el referido empleo de procurador, eligiendo 
de ellos el que más a propósito le parezca».

Reclamaron, sobre todo, que no atendiera «a los subterfugios y aparentes 
argumentos del memorial dado en contrario con pretexto y color de zelo en 
orden a la autoridad y regalías de los ministros de su magestad», que habrían 
constado, según Ruiz y Córdoba, «desde la congregación de 6 de abril 1599 
hasta la de 19 de octubre 1720, en que fue electo procurador por el eminen-
tísimo señor cardenal Acquauiua entre los tres puestos por la congregación».

La conclusión de este segundo informe, solicitado por el ministro de Felipe 
V en Roma, convenció su voluntad y la del monarca, que aprobó «la nómina de 
la congregación», convenientemente informado el 14 de octubre siguiente.39 El 
relator reconoció que «la archicofradía está en posessión de hacer semejante 
proposizión y nómina»; y aseguró «que no se hace a vuestra eminencia esta 
instancia con otro fin que el de maior seruicio de Dios, del rey y de la archi-
cofradía, a cuia conseruación y buen gobierno conuiene ser libre en nombrar 
anualmente o confirmar dicho empleo». 

Se estaba reconstruyendo una obra singularmente valiosa para la comu-
nidad española de Roma, que el rey tuvo especial cuidado de atender durante 
siglos. La actividad del procurador de la nación, que se integró entre los oficia-
les de la archicofradía en 1591, sostuvo la causa de muchos nacionales en los 
tribunales de la Urbe. Esta actividad no desapareció ni siquiera en los años de 
oscuridad, durante las crisis derivadas del jubileo de 1675 y, sobre todo, de la 
Guerra de Sucesión española, a principios del siglo XVIII. Su elección anual, 
o su confirmación, en la congregación particular, debidamente convocada, 
mantuvo la libertad de la institución en la elección de sus cargos lo que, en 
definitiva, contribuyó a sustraerlos de cualquier espuria pretensión, ajena de 
sus más elevados intereses, materiales y sobrenaturales.40 

38	 AOP 2263, 171v.
39	 AOP 2263, 166v. En AOP 2263, 214r, se conserva la copia del marqués de la Paz, que transcribimos: 

«Eminentísimo señor: Enterado el rey de todo lo que vuestra eminencia expone en su carta del 14 de 
octubre, en vista de la que le remití de don Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoua, procurador de la nación 
española en esa corte, y conformándose con el parecer de vuestra eminencia, ha resuelto se obserue 
por la archicofradía de la Resurreción el estatuto de elegir procurador al sujeto que le parezca; y así 
lo preuengo a vuestra eminencia para que pueda notiziarlo. Dios guarde a vuestra eminencia muchos 
años, como etcétera. Seuilla, 15 de nouiembre 1730. Eminentísimo señor. El marqués de la Paz. Señor 
cardenal Bentiuollo», con una nota que asegura que «concuerda con el original, que queda en esta 
real secretaría de su magestad en Roma, a 3 de enero 1731. Don Julián Izquierdo y Quintanilla». El 
documento se completa con la elección del nuevo procurador de la nación en la persona de Jerónimo 
Aralde, comunicada el 4 de enero de 1731 (AOP 2263, 215r-215v). Otros documentos de Nicolás Ruiz 
y Córdoba, dirigidos a otras personalidades de Roma para fortalecer su pretensión, en AOP 2263, 
228r-237v+284r-304v, con argumentos similares.

40	 Sobre la actividad de la archicofradía: José Antonio Calvo Gómez, «Las obligaciones espirituales 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

90 José Antonio Calvo Gómez

Documentación
1730, agosto 16.
Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoba, procurador de la nación española en Roma, 
presenta una queja ante Marco Cornelio Bentivoglio y Aragón, ministro encargado 
de los negocios de la embajada de su majestad católica en Roma, contra la nómina 
de tres candidatos para la elección de un nuevo procurador en contradicción con 
el desarrollo histórico de esta institución romana, integrada en la archicofradía de 
la Santísima Resurrección desde 1591.
AOP 2263, 151r-166v.

(Al fol. 166v: All eminentísimo y reverendísimo príncipe y cardenal Ben-
tiuoglio y Aragón, ministro encargado de los reales negocios de la embajada 
de su magestad cathólica en Roma, por Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoua, 
procurador de pobres de la nazión española).

(Al fol. 166v: Título archicofradía número 5, l. f., vide inuentario del 1735. 
Memorial de don Nicolás Ruiz y Córdoua, procurador de la nación, dado al 
eminentísimo Bentiuollo, ministro, en agosto 1730 contra la nómina que hizo 
la congregación particular de 16 de los dichos mes y año de su empleo con 
dentro una protesta suia sobre dicha nómina; la respuesta de la congregación, 
que por informe se dio a dicho eminentísimo para remitir al rey y la respuesta 
del rey aprouando la nómina de la congregación).

Eminentísimo y reverendísimo príncipe. 
Con el pretexto de disposizión del estatuto de la venerable real archicofradía 

de la gloriosa Resurrezzión de Christo nuestro Redemptor de la nazión española 
en esta corte, distinción 1, parte 3, capítulo 3, donde indeterminadamente se 
lee que todos los oficios duran un año, excepto el del prior, que dura, dos, etcé-
tera, se ha excitado questión contra el oficio de procurador de pobres de dicha 
nazión, el qual exercita Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoua, humilde orador de 
vuestra eminencia, constituido mediante el acostumbrado título, expedido a 9 
de agosto del año 1720 por la clara memoria del eminentísimo señor cardenal 
de Acquauiua y Aragón, dignísimo predecesor de vuestra eminencia en el real 
ministerio, y ratihabido de nuestro inuicto monarca rey y señor don Felipe quinto 
(que Dios guarde) en los años de 1723 y 1725, pretendiendo algunos que dicho 
ofizio sea annual y assí lícitamente pueda ahora y siempre la congregazión de 
dicha archicofradía, en tiempo de la ordinaria elezzión de sus oficiales, uenir 
juntamente a nueba deputazión o proposizión de personas para dicho empleo 

y materiales de la archicofradía de la Resurrección, de Roma (1579-1808), en 1603», Anthologica 
annua 71 (2024): 137-167; Id., «Redes sobrenaturales de la Monarquía Católica. Las hermandades 
hispanoamericanas agregadas a la archicofradía de la Resurrección de la nación española en Roma 
(1579-1808)», Cauriensia. Revista Anual de Ciencias Eclesiásticas 18 (2023): 1173-1196; Id., «La 
institucionalización de la caridad de la Iglesia española en Roma en el siglo XVI», Salmanticensis 
72/2 (2025): 295-322.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

91En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

de procurador de pobres de la nazión, guardada la forma del capítulo 4 de los 
estatutos a la dicha distinzión 1 y parte 3, en el qual se halla dispuesto que se 
nombren tres cofrades de los más antiguos en la corte, uno por el gouernador, 
otro por los priores, acordándose o por suerte, y el tercero por la congregación 
particular, por uotos secretos, para que, de los tres (como dicho es) determinados, 
el excelentísimo señor embajador elija uno para el dicho ofizio de procurador.  

(151v) (Al margen: Ojo) Notizioso de questión tan nueua, el orador, no 
deuiendo contribuir a cosa que, en qualquier manera, pudiesse perjudicar a la 
preheminencia de la real auctoridad en sí y en el alto ministerio que dignamente 
vuestra eminencia, estando promouido al dicho oficio legítimamente por tan 
soberanas jurisdiziones y enterado juntamente de la immemorial loable práctica 
en contrario de todos los excelentísimos señores embajadores, sus predecessores, 
considero no deuer de modo alguno consentir a la pretendida amobilidad hasta 
lograr el oráculo y dictamen de vuestra eminencia que prescriue el capítulo 
segundo, parte y distinción 1 de las constituziones de dicha archicofradía y, 
por tanto, en su congregazión particular de 14 de abril del presente año 1730, 
conuocada al único maquinado fin de tal nouedad, en su reparo, no pudiendo 
de otro modo, exhibió una súplica protestatiua, pidiendo se insertasse en la 
misma como parecerá de sus actas y manifiesta el exemplar de la misma que 
en justificazión de su conducta con las razones a su calificazión, bajo la deu-
ida reuerencia, attenzión y fidelidad, presenta a vuestra eminencia con igual 
respeto a la dicha archicofradía, de cuyo gremio se halla el orador, por indulto 
concedido a su dicho empleo de procurador. 

El cargo de procurador de pobres, pues, tuuo su origen de tiempo imme-
morial, procedido de la piedad de los monarcas, príncipes y obispos en diuersas 
partes y prosiguiendo la misma piedad después a determinarle azia los pobres 
encarcelados para promouer su defensa y también agenciarles el sustento (152r) 
de la vida, por ser estos pobres los más expuestos por la auersión común que 
les grangean sus delitos.

En su reparo, los summos pontífices acostumbraron constituyr y mante-
ner de continuo en esta corte un procurador de pobres, aprouisionado de la 
Cámara Apostólica y, uiendo que el cuidado de uno no podía ser bastante, se 
excitó la piedad de muchas personas, principalmente bajo el pontificado de León 
décimo, en que fue instituida una archicofradía con el título de la Charidad, 
como resulta de la constitución 7 de dicho summo pontífice, emanada a 28 de 
henero del año 1520, Bulario romano, tomo 1; y, después, bajo el pontificado 
de Gregorio XIII, se erigió otra con el título de Piedad de los Encarcelados, como 
parece de la constitución 56 de dicho summo pontífice, expedida a 20 de mayo 
1579, tomo 2 de dicho Bulario romano. 

Y también porque a Roma, en mayor número que otras naciones, con más 
frequenzia, se han conducido y concurren los españoles a diferentes piadosos 
intentos, y no pocas ueces a remediar sus almas por medio de la sagrada con-
fessión, para que la destituzión de auxilio, soledad de estrangeros y distinzión 
de idioma y costumbres, que no siempre se uniforman, no diessen saluocon-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

92 José Antonio Calvo Gómez

ducto a la malizia, tal uez ocasionando algún menos atento comedimento a la 
nazión, o que sus pobres peligrassen en los errores a que uiue sugeta la huma-
na naturaleza e induce el desamparo, por tanto, la siempre exemplar piedad 
cathólica de los gloriosíssimos señores reyes de España, nuestros señores, con 
espíritu uniforme de charidad y amor a todos sus súbditos, occurrió al reparo, 
manteniendo, (152v) de tiempo immemorial, un procurador de pobres de la 
nazión en esta corte, aprouisionado de la regia munificenzia, a fin que, en las 
urgencias y oppressiones de todos los súbditos, inuigilasse a facilitar las puertas 
y sendas de cárceles y tribunales.

Y, del mismo modo, excitada después la piedad de los principales y nobles 
de nuestra nazión, fue erecta la dicha venerable real archicofradía de la gloriosa 
Resurrezzión del Señor y quiso, para los santos fines de su admirable instituto, 
también tener al dicho procurador de pobres. De todo lo qual, resulta que el 
dicho oficio de procurador ya era constituido por la real prouidencia en esta 
corte muchos años antes de la institución de la dicha archicofradía.

Esta uerdad se colige claríssimamente de los estatutos primeros de dicha 
archicofradía, hechos el año 1579, y primero de su erezzión, según la bula de 
la santidad de Gregorio XIII, emanada a 15 de marzo de dicho año, al párrafo 
que trata del ofizio del visitador de cárceles, en donde se lee que, por ser la ui-
sita de las cárceles y socorro de los pressos una de las principales obras de esta 
cofradía, se procurasse alcanzar de su magestad que el procurador de pressos 
(al qual, por su magestad, se da salario en Roma) fuesse elegido de la cofradía 
por nombramiento del gouernador y priores en la forma que los demás oficiales 
y sugetado a ella. Y, por esta uía, o mientras esto no se hubiesse por orden del 
excelentísimo protector, fuesse a cargo de este procurador recorrer cada semana 
las cárceles de Roma, tomando lista de los pressos españoles y de su calidad 
(153r) y, dándola al visitador cuyo ofizio fuese, luego, en hauiendo la lista de 
los presos, o por otra uía, teniendo noticia de algún presso de la nazión, acudir 
allá y tomar por escrito la causa por que está, y el estado de ella, para propo-
nerlo en la primera congregazión particular a la qual tocasse proueer lo que se 
hubiesse de hacer, etcétera, cuyas indiuiduales cláusulas contiene el capítulo 
5, parte 3, distinción primera, de los dichos estatutos antiguos, primeros de la 
dicha archicofradía, registrados enteramente desde el folio 76 hasta el 83 de 
su libro primero maestro.  

Donde también se halla otro estatuto, capítulo 3 de dicha parte y distin-
ción, el qual, a la letra, recopilado después, está impresso en el año 1603 y por 
el mismo dispuesto que todos los oficios duran un año, etcétera. 

Pero, de aquí no se sigue que el dicho oficio de procurador fuese reducido 
a annual porque solo el estatuto se deue entender de aquellos oficiales que 
libremente puede elegir y deputar la archicofradía mas no de este oficial, el 
qual no se contiene bajo la facultad electiua de la dicha archicofradía, sino es 
en la del excelentísimo señor embaxador por fuero aligado a su alto ministerio.

Como se manifiesta atendida la subsiguiente disposizión continuadamente 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

93En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

añadida en la misma distinzión primera, parte 3, capítulo 4, donde se trata de 
la elezzión de los oficiales y, numerados todos, se hace menzión del procurador 
de la nazión y se refiere el derecho que únicamente tiene la archicofradía en su 
deputazión (153v) en caso de hauerse de hacer de nuebo, que no es otro sino 
de nombrar tres cofrades de los más antiguos de la corte que tengan notizia 
de los tribunales, de los quales cofrades uno sea nombrado por el gouernador, 
otro por los priores, concordándose o sacándolo por suerte, y el tercero por la 
congregazión particular por uotos secretos para que, de estos tres, uno sea el 
elegido del protector que lo ha sido y es en el real nombre, el excelentísimo señor 
embajador pro tempore, según disposizión del capítulo 1, parte y distinzión 1 
de los antiguos estatutos, colezionado enteramente en los modernos.  

Tenemos, pues, según la disposizión del dicho capítulo 4, parte 3, distinzión 
1, en el oficio de procurador de pobres de la nazión diuersa calidad que en todos 
los demás oficiales de la archicofradía porque estos todos se eligen y deputan 
por su arbitrio; pero el de procurador de pobres de la nazión solamente se elige 
por el excelentísimo señor embaxador, precediendo la nómina y propuesta he-
cha por la archicofradía de tres cofrades, juzgados hábiles para dicho empleo. 

Luego de que el estatuto disponga que todos los oficiales se entiendan dipu-
tados a un año, no se sigue bien que también el de procurador haya de durar un 
año porque, aunque las palabras del estatuto todos los oficios sean uniuersales, 
no obstante, se deuen interpretar necessariamente según la mente uerisímil de 
los que lo establecieron (154r) como enseñan Rolan., cons. 96, núm. 47, libro 
1; Decian., cons. 58, núm. 14, libro segundo; Rimin. Jun., cons. 388, núm. 5, 
parte primera; Recen., dec. 856, núm. 7, ante la buena memoria de monseñor 
Coccino y en la decis. 17, núm. 14, adornal del cardenal de Luca de Usur. 

La mente uerisímil de los que hicieron los estatutos conuiene del todo 
más bien a aquellos oficiales los quales aconteciesse ser diputados y electos de 
la misma archicofradía que al procurador de pobres de la nación española el 
qual no es electo por dicha archicofradía porque, como se ha dicho respecto de 
ella, tiene solo la nómina de tres cofrades aptos de los quales, después, diputa 
y elige uno el execelentísismo señor embaxador y se conuence bien de muchas 
solidíssimas razones.

Y, primeramente, porque así el estatuto es más conforme a la disposizión 
del derecho, según la qual, si se da el caso de amobilidad, esta no se exercita 
por aquellos que solo tienen el ius de nombrar, sino es por aquel superior en 
quien reside el ius de elegir, boluiendo solo el ius de nombrar en el caso de 
amozión a los nominantes porque la facultad de destituyr siempre pertenece a 
aquel al qual toca la de instituir. 

Y de una a otra facultad, uale la ilación, como enseñan Labertin., De iure 
pat., lib. 3, quest. 6, art. 9 y 10; Viuian, del mismo tratado, p. 2, lib. 12, cap. 3, 
núm. 13; Lotter, De re befenic., lib. 1, quest. 33, núm. 99; Rot, dec. 341, n. 14, 
ante la buena memoria (154v) de monseñor Crispo, y en la Abulen., Turni en 
18 de junio 1725, párrafo Id autem, ante la buena memoria de monseñor Cerro, 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

94 José Antonio Calvo Gómez

donde assí como en este caso pertenece al excelentísimo señor embaxador tan 
solamente la diputación y elezzión de procurador de pobres presos de la nazión 
por uía de expedizión de título, según los exemplares que se citarán después, 
siendo todos en su contexto conformes con notables, también las palabras de 
que han usado y usan los excelentísimos señores embajadores, son, a saber: 
Elegimos e instituimos, assí también deue ser de derecho que al excelentísimo 
señor embajador, y no a otro, deba pertenecer el ius de destituir y amouer, 
como nota bien el cardenal de Luca, disc. 80, núm. 21 y siguientes, De benefic. 

Y, por tanto, se deue juzgar que los que hicieron los estatutos no hayan 
tenido ánimo en la dicha general disposizión del derecho y poner mano en 
mies agena y en aquello que de derecho deuía pertenecer, como pertenecía, al 
excelentísimo señor embajador y real ministerio, mayormente quando qualquier 
disposizión que más se puede hacer de estatuto se deue juzgar concorde y con 
igual fundamento consonante a la disposizión del derecho Honded., cons. 42, 
núm. 22, lib. 1; Lurd., cons. 4, núm. 49, Cyriac., cons. 25, n. 13; y contr. 104, 
n. 40, Conciol. Ad Stat. Ciuit. Eugub., en el preludio núm. 11, Rota, dec. 42, n. 
4, parte 12, recen.

En segundo lugar, se prueba la inte(155r)ligencia de dicho estatuto con la 
misma calidad del oficio, porque este empleo de procurador de pobres pressos 
de la nazión era preexistente a la erezzión de la archicofradía y su diputazión 
fue costumbre hacerse de los excelentísimos señores embajadores con la as-
signación de cierto estipendio prouenido de la regia munificenzia de la qual 
también adquirió el singularíssimo priuilegio perpetuo y, señaladamente, de la 
gloriosa memoria del rey don Felipe segundo, nuestro señor, de naturaleza en 
sus reynos de Castilla a fauor de los hijos de los que exercieren dicho empleo 
de procurador en caso de matrimonio, según resulta de una carta escrita por 
la misma archicofradía en 5 de febrero 1608, su exemplar existente a folio 46 
del libro 1 de cartas y memoriales de ella, supplicando por semejante grazia a 
la gloriosa memoria de don Felipe tercero, su hijo, a fauor de los hijos de Pedro 
Cortés de Alcubilla, natural de la villa de Jadraque, su secretario de más de 29 
años, confiando se la concediesse a uista del exemplar de su glorioso padre a 
beneficio de los procuradores de pobres pressos de la nazión, notándose en ello 
que a estos, como exercitados en el real seruicio para tal indulto, fauorecía la 
disposizión de la ley 19, título 3 del libro primero de la Nueba recopilazión de 
las leyes de Castilla. 

Y assí a la uerdad no puede comparecer razonable que los que hicieron los 
estatutos hayan querido por su dicha disposizión de estatuto sugetar a sí este 
oficial tan priuilegiado que reconoce el estipendio y salario de su trabajo (155v) 
del rey, nuestro señor, a quien, por lo tanto, se entiende primeramente seruir 
porque la recepción del salario tiene relazión a la seruidumbre y sugezión en 
orden a aquel de quien se recibe.

Y, por tanto, este oficial jamás se puede considerar según los términos de 
los otros oficiales de la archicofradía a cuyo estatuto de tal modo se a ligado 
que, aunque reconosca el salario de su magestad, y tenga la deputazión y 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

95En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

elezzión de su excelentísimo embajador, después del año pueda lícitamente ser 
amouido por el arbitrio de la archicofradía, gouernador, priores y congregazión, 
deuiéndose entender el estatuto de todas las ueces que puede uerificarse en 
caso simple como es en la amozión de todos los oficiales, los quales se eligen 
por la misma archicofradía. 

Mas no que se debe hacer extensión a un caso mixto, muy diuerso de 
amozión de oficial, en el qual se encuentran tan diuersas calidades, assí en 
quanto a su elezión como en orden a la recepzión del salario por aquellas 
razones que, semejantemente, notan Rocc., Disput. select. 38, núm. 3; Lurd., 
decis. 329, n. 24; Rota, dec. 547, núm. 11, pár. 19; Recen., dec. 71, n. 25, ante 
la buena memoria de monseñor Ansaldo; y dec. 274, ante la buena memoria 
de monseñor Crispo. 

También se deue considerar en orden a la calidad de dicho oficio de pro-
curador de pobres pressos de la nazión que su espirazión al año repugna al 
mismo fin para que se elige (156r) y al cargo que le incumbre. 

Lo uno, por su originaria destinazión; lo otro por su deputazión e incum-
benzia; y lo otro, también, por la disposizión del estatuto acerca de este oficial 
porque deue no solo cada semana, o lo más a menudo que pudiere, uisitar las 
cárceles de Roma e inquirir diligentemente si algunos de la nazión española 
han sido encarcelados e instruirse de su calidad de la causa y del juez a efecto 
de referirlo todo a los priores y de comunicarlo a los oficiales, visitadores de 
cárceles, sino también deue ayudar en las causas ciuiles a los encarcelados para 
que se les den alimentos y, en las criminales, para que no padezcan innocentes, 
defendiendo a todos los que están en las cárceles secretas, hasta que salgan de 
ellas y, por tanto, solicitando a los jueces, hasta la total liberazión, como se lee 
en el estatuto capítulo 13, parte 4, distinzión 1.

Porque, como es euidentíssimo el cumplimiento de su empleo o de ningún 
modo se puede lograr o es muy difícil o solamente se puede satisfacer por un 
oficial durable, siendo bien notorio a todos que expedir causas, principalmente 
criminales, auxiliar a los detenidos en las cárceles secretas hasta la total libe-
razión, como precisamente expresa el estatuto con estas palabras: Defendiendo 
indeferentemente a todos los que están en secreta hasta que salgan de ella; y, 
después, en el mismo lugar: informando y solicitando los jueces (156v) hasta la 
total liberación; en cierto modo es imposible poderse conseguir en el decurso 
de un año y la uariazión de oficial, si se diera en el intermedio, redundaría en 
euidente perjuicio del encarcelado que mejor y más fácilmente puede ser ayu-
dado y obtenida su libertad por el procurador que empezó su defensa.

Luego se ha de decir que ni aun les pudo uenir en mente a los que hicieron 
los estatutos que este oficial fuesse electo solamente para un año porque esto 
repugna al mismo fin para que se elige y, expresíssimamente al cargo que se 
le impone Bartol. In L. si pluribus, de legat. 2; Mascard. De gen. stat. interpret. 
con. 4, núm. 54; Mans., con. 32, n. 54; Rot. dec. 390, n. 29, ante la buena me-
moria de Merlino. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

96 José Antonio Calvo Gómez

En lo qual, especialmente, se han de notar las palabras del estatuto, las 
quales dilatan la obligazión de este oficial en la defensa de los pobres encarcelados 
hasta su extrazzión de las cárceles secretas y la total liberazión con que, si es 
necessario confessar que esta obligazión assí extendida no se puede coartar al 
término de un año, también conuiene confessar que ni menos se puede limitar 
la deputazión de un official cuyo exercizio de empleo en este otro capítulo se 
refiere a tiempo indefinido de la total liberazión de los pressos assí como co-
nuiene, declarando la parte de un estatuto con otra, según la inconcusa regla de 
la qual Anchar., cons. 93, núm. 2; Paul. de Castr., cons. 119, n. 3; Recon., cons. 
11, número 2; Cephal., cons. 451, n. 82, libro 4; Rota, dec. 323, n. 8, ante (157r) 
Celso, dec. 387, n. 11, p. 13, y dec. 83, n. 18, p. 19, recen.; y conforme a lo que 
nos enseñó siempre y cada día enseña la experienzia, madre de las cosas, cap. 
quam sit de elect. in 7, Joan de Imola, cons. 43, en el principio; Alexan., cons. 
115, n. 4, uers. sed posito, lib. 6, porque esta hizo el arte, y el conocimiento de 
la uerdad nace del experimento, como sigue Bald., cons. 136, uers. circa primum 
lib. 2, y el cardenal del Tusco, con iurium letra e con. 648, por toda. 

Se ha dicho cedería en graue perjuicio de los pobres encarcelados súb-
ditos del rey nuestro señor (que Dios guarde) esta amobilidad de su defensor, 
particularmente en las causas criminales, y especialmente en las graues, en las 
quales, los tribunales de Roma no proceden uelozmente, sino es muy despazio, 
indagando los indicios de los crímenes; y, más lentamente, después de publicados 
los processos, procuran los defensores inquirir la uerdad para su exclusión, lo 
qual, comúnmente, no se puede hacer en poco tiempo porque primero se ha 
de sacar la uerdad de los interrogatorios en el processo repetitiuo y después 
con los artículos en el defensiuo cuyas diligencias antes de la proposizión de la 
causa requieren tiempo y no tan breue de suerte que, las más ueces, no basta 
un año y uiene a ser indeterminable y dilatado el que se necessita como es no-
torio en los delitos graues donde si, en el intermedio, succediera la mutazión 
del procurador informado ya de los autos passados con la subrogazión del otro 
menos instruydo ni informado (157v) de las circumstanzias de la causa, sin 
duda esto pudiera ser muy dañoso a los pobres pressos.

Y más en causas en las quales, por algún grauamen del juez de la primera 
sentenzia, se hubiera de reueer la causa en grado de apelazión ante otro como, 
de entre otros casos muy notorios, de soldados y otros que han ocurrido en 
tiempo del orador a la presente inspección se ofrece el más reciente del año 
próximo passado 1728 de la grauísima causa del pretendido hurto con calidad 
de fractura en el Palazio Apostólico Quirinal por la qual fueron inquisidos 
Raymundo Borrás y Theresa, su muger; Paulo Busquers y Dionisia, su muger; 
y Manuel Capilla, todos catalanes, con Saluador Ángelo, siciliano, el qual, con 
el dicho Borrás, sentenziados por el juez de dicho Sacro Palazio en primera 
instanzia a siete años de galeras y liberado los demás con la pena de destierro 
de todo el Estado, considerada excessiua la del dicho Borrás, interpuesta la 
appelazión y obtenida la comissión de su causa a la sacra consulta, se consiguió 
primero la moderazión del tiempo de dicha pena, reducida a 5 años y, después, 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

97En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

continuándola el uigilante zelo y protezzión de vuestra eminencia con el más 
benigno aspecto al esplendor de nuestra nazión contibuyendo a lo mismo mon-
señor ilustrísimo y excelentísimo Acquauiua y Aragón, actual prefecto del Sacro 
Palazio Apostólico obtuuo este pobre nazional la total condonazión de dicha 
pena con la reduzzión al destierro solamente hasta cuyo feliz éxito (158r) fue 
necessario sudar cerca de dos años.

Lo qual no assí fácilmente se hubiera podido facilitar si hubiesse en el 
intermedio sobreuenido la pretendida amoción de este oficial y subrogazión 
de otro no informado de los autos y circumstanzia y tal uez, y tal vez, sin la 
práctica y experiencia que se requiere puesto que los españoles uienen (como 
el orador) los más a Roma a la pretensión, y no para embarazarse en negozios 
tan estraños. 

Para la inteligencia del dicho estatuto, llégasse también que, en el anti-
guo citado, distinción primera, parte tercera, capítulo 5, se conoció bien que 
no le podía competir autoridad alguna a la archicofradía sobre este oficial que 
recibía del mismo rey el salario y, estando inmediatamente subordinado a su 
excelentísimo embajador, tenía del mismo la deputazión, diziéndose allí que se 
procurasse alcanzar de su magestad que el procurador de pressos, al cual por su 
magestad se da salario en Roma, sea elegido de la cofradía por nombramiento 
del gouernador y priores en la forma que los demás oficiales y sea sujetado a 
ella y, por esta uía, o mientras esto no se hubiesse por orden del excelentísimo 
protector, fuesse a cargo de este procurador, etcétera. 

Pues si de esta disposizión de estatuto antiguo consta que los que hizieron 
los estatutos para sugetar a su potestad este oficial tenían ánimo de (158v) 
alcanzarlo por uía de súplica de su magestad y no consta más, sino el medio 
término que tomó el prudentíssimo arbitrio del excelentísimo señor embajador, 
don Antonio de Cardona y Córdoua, duque de Sessa y Baena, después de diez 
años de instituyda la archicofradía, admitiendo la nómina o proposizión de 
tres cofrades que antes no tenía y era libre al excelentísimo señor embajador 
hacerla en qualquiera persona indiferentemente de la nazión sin atender a la 
congregazión ni a los del gremio de dicha archicofradía, ni a la de la adminis-
trazión de la real casa de Santiago de la Corona de Castilla ni a la Monserrate, 
de la de Aragón, o la de San Antonio de Portugal, entonces, sin que aparezca 
cosa alguna de semejante sugezión, antes bien, al opuesto, concurriendo la 
serie que se exppressará después en orden a las deputaziones hechas por los 
excelentísimos señores embajadores continuadamente se ue, con euidencia, 
que no puede, de ningún modo, la disposizión del nueuo estatuto extenderse 
a dicha sugezión. 

Lo uno, porque no expressa tan extenzión. Lo otro, porque este nueuo 
estatuto se declara rectamente por el antiguo, en el qual se conoce bien que 
a la archicofradía no le competía alguna autoridad en dicho oficial, según las 
dotrinas de Crauett., cons. 70, n. 15; Corn., con. 199, n. 67, l. segundo; Mars., 
con. 31, n. 20; Tenzon., Ad stat. urb., cap. 141, n. 30 y 31; Rota, dec. 499, n. 
22, parte 18, recon., y dec. 704, num. 3, ante la buena memoria de Caprara. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

98 José Antonio Calvo Gómez

(159r) Quita también qualquier ulterior disputa la subsequente conti-
nuada y muy calificada obseruancia, la qual todos saben, que se deue siempre 
atender en qualquiera interpretazión de estatutos y constituziones y, aunque 
las palabras, en algún modo, repugnarán, no obstante, deue preualecer en la 
explicazión del estatuto, como enseñan Antonio Costa, cons. 4, n. 64, y cons. 
23, n. 91; Piton., De contr. patronor. alleg. 17, n. 13 uers., obseruantia autem; 
Rota, dec. 451, n. 3, parte 3, dec. 71, n. 13, parte 7, dec. 156, n. 9, parte 17, 
dec. 695, n. 17, parte 18; Recen. dec. 24, n. 9, y dec. 242, n. 11, ante la buena 
memoria de Emerix Jun. 

A la uerdad, existiendo no menos el antiguo que el moderno estatuto, 
de cuya disposizión se pretende la expiración de este oficio al año, todas las 
deputaziones y elezzión de procurador de pobres pressos de la nazión no se 
han hecho de otra suerte que por los excelentísimos señores embajadores, sin 
alguna limitazión al año o relación a estatutos de la archicofradía, antes, si 
por el decurso de más de ciento y quarenta años no se halla que alguno de los 
procuradores assí electos haya sido confirmado después del año o amouido de 
su oficio, constando por el contrario no hauerse hecho jamás nueua elezión o 
prouisión de este empleo después de la diputazión y elezión de alguno en pro-
curador de pobres pressos de la nazión que con ocasión de uacante acontecida 
o por cessión o muerte del prouisto por el excelentísimo señor embajador. 

(159v) Porque, refiriendo breuemente lo que resulta de algunos libros y 
escrituras que ha podido hauer el orador en el tiempo que exerce dicho empleo, 
cierto es que el año 1592, siendo embajador el excelentísmo señor don Antonio 
de Cardona y Córdoua, duque de Sessa, Somma y Baena, fue electo y diputado 
por el mismo, para el dicho oficio, Miguel Bermúdez, natural de Córdoua, como 
consta de su título de 15 de octubre de dicho año, registrado su exemplar a 
folios 64 del libro primero maestro de dicha archicofradía.

Y continuando hasta el año de 155941 en que, después de uarias súplicas para 
dejar el empleo de procurador de pobres pressos de la nazión por estar cansado y 
falto de salud, según folio 16 del libro de congregaziones por la particular de 6 
de abril de dicho año, nombrados de la misma tres de su gremio y consultados 
al mismo excelentísimo señor embajador duque de Sessa, diputó y eligió de ellos 
a Andrés Catalán, con expressión de los motiuos citados en orden al antecessor 
como de su título de 16 de dicho mes y año, su exemplar registrado a folio 74 
de dicho libro primero maestro. 

Continuó assimismo dicho Andrés Catalán hasta el año 1604 en el qual, 
por estar cansado, uiejo y enfermo, desperanzado de poder continuar, exhibién-
dose a ayudar a su succesor con la oferta de una piedra uezuar engastada por 
cadenilla de oro y tres perlas para la imagen de Nuestra Señora, presentó me-
morial de renuncia a la congregazión particular de 8 de abril de dicho año por 

41	 Léase: 1599.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

99En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

medio (160r) de Diego Velloso Manchego, según su original en el legajo sub 
título 6, número 18 del antiguo inuentario existente en el archiuo de la dicha 
archicofradía con el original rescripto del excelentísimo señor embajador duque 
de Alburquerque, de nómina y elezzión que hizo en 13 de abril de dicho año a 
fauor de dicho Diego Velloso Manchego el qual, según annotaziones existentes 
en el dicho legajo, continuó en su oficio.

Y, después, por deputazión y elezzión del excelentísimo señor embaja-
dor, duque de Castro, Pedro Marzal, natural de Zaragoza, el qual, con otros 
4, consultó la congregazión particular de 20 de abril 1613, los dos más de la 
consulta proposizión por hauer ofrecido el doctor Benauente cinquenta escudos 
y seruir sin salario el oficio de procurador; y, el doctor Zegama, cien escudos 
y seruir en la misma conformidad, según resulta del folio segundo de libro de 
congregaziones en la dicha particular.

Prosiguiendo el dicho Pedro Marzal en su oficio bajo el ministerio de 
dicho excelentísimo señor embajador conde de Castro, y del eminentísimo 
señor cardenal de Borja, se despidió del empleo de procurador de la nazión con 
palabras de toda sumissión, significando no poder attender a ello por sus muchas 
ocupaziones, lo que expuso en congregazión general de 6 de mayo 1618, cele-
brada ante dicho purpurado el qual le respondió con mucho agradecimiento de 
seruicio que había hecho a la nazión en su empleo, según se halla a folios 54 del 
libro de congregaziones de dicho (160v) año.

Y, a folio 55, la particular de 12 de dicho mes y año contiene la nómina de 
los tres cofrades consultados a 18 del mismo mes a dicho eminentísimo señor 
cardenal Borja quien, como embajador de su magestad, diputó y eligió al dicho 
empleo de procurador a Rodrigo Galuán, el qual, del mismo modo, continuó 
baxo el ministerio de dicho eminentísimo señor, terminando el año siguiente 
y en el de su successor, excelentísimo señor duque de Alburquerque.

Y, hecha la proposizión en congregazión particular de 7 de junio 1624 para 
nueua elezzión en lugar de Rodrigo Galuán, que dejó el cargo de procurador en 
12 de dicho mes y año, el excelentísimo señor embajador, duque de Pastrana, 
deputó y eligió al sacerdote don Domingo Oliuer, natural de Exea de los Caua-
lleros, como se halla al folio 96 del dicho libro.

Y, citada la congregación, y consta del exemplar de su título de 31 de dicho 
mes y año, registrado a folio 173 del dicho libro primero maestro, continuó el 
dicho Domingo Oliuer hasta la congregazión particular de 26 de agosto 1625 por 
la qual, hecha la proposizión al mismo excelentísimo señor embajador, duque de 
Pastrana, en 28 de dicho mes y año, diputó y eligió, para procurador de pobres 
de la nazión, a Felipe Troncón, según se contiene a folio 104 de dicho libro.

Y, citada la congregazión y, por muerte de dicho Troncón, hecha la propo-
sizión por la congregazión particular de 12 de henero 1627 al excelentísimo 
señor embaxador, conde de Oñate, deputó y eligió, en su lugar, al sacerdote don 
Diego de la Torre y Espalza, natural de Granada, como (161r) se contiene en la 
citada congregazión, folio 112 de dicho libro. Y este continuó en el dicho empleo 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

100 José Antonio Calvo Gómez

bajo el ministerio del excelentísimo señor embajador don Manuel de Zúñiga 
y Fonseca, conde de Monterey y de Fuentes; y también en el de su successor, 
eminentísimo señor cardenal de Borja, prosiguiendo aún en el año 1632, a 
fines del qual termina el dicho libro de congregaciones, empezado el año 1613.   

De este modo, fue continuando dicho oficio de procurador de pobres 
pressos de la nazión en otros semejantemente diputados y electos por los exce-
lentísimos señores embajadores, hallándose a espaldas del folio 5 del libro de 
congregaziones por la particular de 20 de mayo 1680 hauer hecho la proposizión 
de tres sugetos y electo, por el excelentísimo señor embajador, el sacerdote don 
Antonio de la Plaza, a cuyo fauor fue librado título, conforme al de Domingo 
Oliuer, según la annotazión existente a folio 123 de dicho libro primero maestro.

El qual don Antonio de la Plaza continuó en dicho empleo bajo los minis-
terios del excelentísimo señor embajador duque de Medinaceli, del eminentí-
simo señor cardenal de Judicis, del excelentísimo señor conde de Altamira y, 
finalmente, bajo el ministerio del excelentísimo embajador duque de Uzeda 
hasta el año 1702, en que murió, de modo que perseueró en dicho empleo por 
espacio de 22 años.

Y, en attenzión a su muerte, se halla a folio 98 y 99 de dicho libro de con-
gregaziones que, en la particular de 4 de julio de dicho año, se firmó memorial 
(161v) con la proposición de los tres cofrades al excelentísimo señor embajador, 
duque de Uzeda, el qual diputó y eligió en su lugar a Pedro Lupidana cuyo 
exemplar de título se halla registrado al pie de dicha congregazión con fecha de 
12 de agosto de dicho año, continuando dicho Pedro Lupidana interuiniendo a 
las dos últimas congregaziones particulares y generales ordinarias celebradas 
hasta la reduzzión de la congregazión de dicha archicofradía.

Y después, bajo el ministerio de monseñor Milinés42, prosiguió hasta el 
día de su muerte, como es notorio en esta corte a muchos de dentro y fuera 
de la nazión que aún uiuen y le conocieron; y del mismo modo a su successor, 
don Antonio de la Plaza.

Y, hauiendo muerto dicho Lupidana a tiempo de la notoria interdizión de 
comercio de los reynos de España con esta corte, fue diputado de monseñor Mo-
linés pro interin y sin título, para assistir dicho empleo, el sacerdote don Mathías 
de la Concha y, tratando de reparar al descaecimiento de dicha archicofradía, 
hecha representazión de su deplorable estado por monseñor gouernador, a la 
sazón don Juan de Herrera, auditor de la Sacra Rota por la corona de Castilla, 
el pro prior don Juan de Escalera y diputados a la clara memoria del eminentí-
simo señor cardenal Acquauiua y Aragón, consultándole también para el dicho 
empleo de procurador a don Nicolás Ruiz, don Pedro Serrano Bernardo y don 
Joseph Baruona, dicho zelante purpurado diputó y eligió al orador, como de 
su rescripto de 21 de mayo 1720 que original se conserua entre los papeles del 

42	 Léase: Molinés.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

101En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

depósito (162r) que ha hecho Joseph García del Pino y el título despachado a 
9 de agosto de dicho año, con las solitas formalidades. El qual original existe 
en mano del orador y contiene la expresión de hauer seruido dicho oficio pro 
interin y sin título el dicho don Mathías de la Concha.

Según esta serie de elezziones hechas de semejante oficial, que son aquellas 
cuya noticia ha podido hauer el actual procurador, refiriéndose en cada qual y 
todas, para su calificación, a los registros y annotaziones que se pueden hauer 
del archiuo de la real embajada de esta corte, resulta que la obseruancia de más 
de 140 años fue puesta totalmente a la pretendida amobilidad, no hallándose 
acto alguno de intentada amozión al año del oficio de procurador de pobres 
pressos de la nazión, ni aun con el pretexto de la disposición del estatuto que 
restringe todos los oficios a un año. 

Antes sí que la expiración de dicho oficio jamás hubo lugar de otro modo 
que en los casos de uoluntaria dejación o muerte de los nombrados y electos por 
los excelentísimos señores embajadores, y assí, concurriendo esta uniforme ultra 
centenaria obseruancia, no es necesario ulterior disputa sobre la interpretazión 
del estatuto en la asserta comprehensión de este oficial bajo su disposizión en 
orden a la limitazión del tiempo con que esta misma centenaria obseruanzia 
por sí sola es suficientíssima para formar estatuto de no comprehensión de 
este oficial bajo la dicha disposición (162v) del citado estatuto, haciendo pre-
sumir que la ley no fue establecida respecto a él o que se mudó y siempre da el 
título mejor del mundo a fauor de aquel al qual fauorece la misma centenaria 
obseruancia, según con otros la decis. 366, n. 13 y 13, también la decis. 376, 
n. 15, ante el eminentísimo señor cardenal Talconieri, título de unión y en la 
Placentina parrolis de 12 de marzo 1715, Quando quidem, ante la buena me-
moria de monseñor Cervo.

Ni la efficacia claríssima de esta centenaria obseruancia se puede decla-
rar con el pretexto de que estubiera en la facultad de la congregación general 
o del gouernador, priores y diputados del cap. 4, p. tercera, dist. primera, el 
confirmar también este oficial como los otros, según otra distinzión del esta-
tuto, cap. quinto, p. tercera, dist. primera, como si por tanto la amozión al año 
o la expirazión del oficio por el arbitrio que da el dicho estatuto de confirmar 
se pueda considerar adinstar de acto facultativo respecto del qual por no uso 
de qualquiera larguíssimo tiempo no se induzca recesso de la tal facultad y, 
por consiguiente, ni el derecho que está en el arbitrio de la congregazión de 
exercitarlo o no. 

Por quanto la común opinión de hoy entre los dotores y tribunales es que 
también en aquellos actos que en el principio podían ser facultatiuos, si succes-
siuamente se tenga el decurso de la centenaria por el qual conste que los actos 
uniformemente hayan sido tales que, aunque haya ocurrido el caso de usar de 
la facultad, no obstante no se haya exercido esta, antes si obseruado lo con-
trario, entonces se juzgue hauerse de tal modo practicado y executado porque 
assí hayan precisado la necessidad y obligación, como (163r) plenamente fue 
confirmado en la causa Salisburgensis vicaria dicha dec. 1, n. 15; dec. 2, n. 4; 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

102 José Antonio Calvo Gómez

y dec. 3, n. 24, ante el eminentísimo señor cardenal Talconieri, título de unión, 
dec. 308, n. 12, ante la buena memoria de Crispo; y en la dec. confirmatoria de 
30 de abril 1717 al párrafo pro eneruanda y el siguiente, ante la buena memoria 
de Tosco en la causa Brixiniensis jurisdicionis dec. de 10 de henero 1721 al 
párrafo dum igitur, y en la de 23 de junio de dicho año, al párrafo absque eo 
quod ante la buena memoria de monseñor Lancetta.

Por la razón que esta uniforme obseruancia no se ciñe ni para en los puros 
términos de prescripzión contra el acto facultatiuo, sino que induce presumpción 
de exzepción del estatuto por la calidad del oficio o de otro derecho y título 
a él en qualquier manera competente, se suerte que los actos uniformes de la 
centenaria se juzguen hechos según pedía la necessidad que se hiciese, como 
explican bien en el propósito el cardenal de Lica, distinción 51, número 12 de 
regul. Pitón De controuersia patronos allegato 17, número 13 uerso, ultra quod 
y allegato 41, sub número 25 uerso, neque stante, y con el mismo Pitón, tomo 
2, distinción eccles. seuerol. en la disertación supp. iur. cap. genlis. cartusiensis 
número 18; Rota dicha decreto 380, número 12 y 14 ante la buena memoria 
de Crispo, decretal 1, número 15; y decretal 3, número 23 y el siguiente, ante 
dicho eminentísimo señor cardenal Talconieri, título de la unión, tomo 3 y en 
la causa mantuana Bonorum, decretal de 7 de mayo 1708, párrafo frustraque 
con los siguientes ante monseñor ilustrísimo decano Aldrouandi.

Ni tampoco se uerifica en el hecho el asserto arbitrio y facultad de la 
qual pudiera depender que este oficial continuasse después del año con el 
oficio porque si, según el tenor del precedente capítulo 3, parte 3, distinzión 
primera, fuesse inducida después del año la expiración que suenan aquellas 
palabras: todos (163v) los oficios duran un año, tomadas las otras en las qua-
les expressa el principio y fin del dicho año, diciendo: el qual año comienza el 
primer domingo siguiente a la pasqua de la gloriosíssima resurrezión en el qual, 
cada año, se hace congregazión general y nueua elezzión de todos los oficiales, 
etcétera, y según la disposizión del siguiente capítulo 4, parte 3, distinción 1, 
necessitando la prorrogazión de confirmazión, es euidente que se requería el 
acto positiuo de esta confirmazión y la facultad pudiera caer en confirmar o no 
confirmar, pero nunca pudiera exercitarse por la sola tácita permissión de la 
perseuerancia en el oficio de modo que, si no consta que se haya hecho alguna 
confirmazión y con todo esso los procuradores de pobres pressos de la nazión 
siempre han continuado en el oficio después del año, como en lo antiguo, en 
fuerza de su deputazión y elezión habida de los excelentísimos señores emba-
jadores, en ningún modo se puede dezir que su continuazión en dicho empleo 
haya prouenido de acto facultatiuo de confirmazión, sino necessariamente se 
haurá de confessar que esta continuazión haya sido un acto contrario a todo 
género de qualquier afferta facultad y a la uerdad, en este caso, la centenaria 
constituyda por actos tan opuestos a la asserta facultad induce con más fir-
meza título y presumpzión exclusiua de la misma facultad, como igualmente 
notan Rocc., disp. 167, n. 48; Panimol., dec. 15, n. 26; Rot., dec. 3, n. 24 ante el 
eminentísimo señor cardenal Talconieri, en unión y en la decis. trisigensis iur. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

103En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

deputandi curatus de 24 de marzo 1713, párrafo coronabantur ante la buena 
memoria de monseñor Ansaldo. 

Se augmenta la fuerza de (164r) esta obseruancia porque las elezziones y 
diputaziones de este oficial hechas por los excelentísimos señores embajadores 
suenan especialíssimamente deputazión de procurador de pobres pressos de 
la nazión no a nombre de la congregazión o archicofradía, sino deputazión 
hecha en nombre de los gloriosíssimos reyes cathólicos, nuestros señores, y 
assí es digno de todo reparo en los títulos citados en los quales, uniformes, los 
excelentísimos señores embaxadores han hablado con este tenor:

Siendo muy conueniente y necessario que el procurador de su magestad 
en esta corte, que attiende al socorro y ayuda de los pobres encarcelados de 
nuestra nazión española sea persona de calidad, letras, inteligencia y charidad, y 
hauiéndonos hecho relación los priores y oficiales de la congregazión de nuestra 
nazión que concurren estas y otras buenas partes en don Miguel Bermúdez, 
natural de Córdoua, me he resuelto a nombrarle, elegirle e instituirle, como 
por la presente le nombro, elijo e instituyo, por tal procurador de su magestad 
cathólica para el dicho efecto de defender y amparar los pobres encarcelados 
y para que, sobre ello, pueda hacer y haga las diligencias que conuengan y 
fueren necessarias en los tribunales de Roma y con qualquier otras personas.

Que, siendo uniformemente hechas todas las deputaziones y expedizio-
nes del dicho oficio, como resulta de los exemplares de títulos que conserua la 
archicofradía y constar deue enteramente de todos con el del orador del real 
archiuo de la embajada, por tanto, hauiendo tenido dichos oficiales, antes y 
después de la instituzión de dicha (164v) archicofradía el glorioso nombre de 
procurador de su magestad católica, con los honores, cargos y emolumentos de 
este oficio, no repugnando y obseruando siempre la misma dicha archicofradía 
a todos los assí deputados y electos en fuerza de las deputaziones que suenan 
del mismo modo, de aquí resulta que tal obseruancia nuestra, que este oficial 
ha sido siempre considerado diuersamente de todos los demás oficiales de que 
habla el estatuto y que son oficiales tan solamente de la archicofradía y no de 
su magestad católica.

De modo que esta obseruancia solida, que fuera del ius de nombrar tres 
cofrades en los casos de nueua elezzión y procurar el cumplimiento de su empleo 
después que se hicieron los estatutos la dicha archicofradía no ha adquirido otra 
alguna cosa, y, en el resto, el dicho procurador ha perseuerado en su primitiuo 
estado de reconocer su título de los gloriosíssimos reyes cathólicos, de cuya 
real munificenzia ha tenido también determinado salario y, en quanto a su 
promozión de pender el nuto de su magestad o de su exelentísimo embajador, 
en los quales términos porque esta obseruanzia mira a la conseruazión del ius 
primero, más fácilmente obra los proficuos efectos de interpretar que este oficial 
no haya sido coo no lo está comprehendido bajo la dicha disposizión del esta-
tuto, según aduierte la Rota en la citada dec. 3, n. 23 ante dicho eminentísimo 
señor cardenal Talconieri, título De union. becedic., tomo 3. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

104 José Antonio Calvo Gómez

Estas razones, eminentísimo príncipe, deuen (165r) proceder con más 
firme derecho respecto a la pretendida nouedad de amobilidad en persona 
del orador al qual, por el decurso de diez años en que, por replicados reales 
órdenes se ha tratado de restablecer la dicha archicofradía, jamás le ha sido 
objetada la dicha amozión. Antes bien, en este tiempo, la grazia de dicho ofizio 
la tiene ratihabida y confirmada de su magestad con el augmento de un annuo 
mensal reconocimiento, dispensándole también la real protezzión al logro de 
la pretensión en la Dataría Apostólica, como consta de los reales despachos a 
su fauor existentes en la Real Secretaría.

Y assí, estando de por medio un hecho tan público y notable de la clemenzia 
de su magestad, la pretendida amobilidad de este oficial en qualquier caso solo 
deue pertenecer o a su magestad o a vuestra excelencia, que dignamente repre-
senta en esta corte su real persona y autoridad, y en el del orador, con mayor 
precisión, mientras de la potestad superior a la inferior jamás se da regresso, 
según regla de la qual text. in cap. cum inferior de maioritate et obedientia cap. 
licet de supplen. negligen. praelat. In Clem. 1 uers. in exemptis eog. tit. Piton. 
con otros disc. Eccles. 25, número 26 uers. quomodo auten tomo 1; Rota en la 
decis. malacitana decret. de 21 de marzo 1706, párrafo circa namque ante la 
buena memoria de monseñor Ansaldo. 

Y, terminando el orador su molestia, debe expresar que expone todos y 
cada qual de los motiuos citados al alto juicio y comprehensión (165v) de vuestra 
excelencia, implorando su congénita clemenzia a fin no de perpetuarse en tan 
molesto empleo si cohartar en un ápice por su parte la soberana uoluntad de 
vuestra excelencia y mucho menos la del rey, nuestro señor, que Dios guarde, 
sino de manifestar la uerdad y que, en todo tiempo, preualezca el derecho 
que compete al real ministerio que dignamente occupa vuestra excelencia y 
lograr que los pobres no sean damnificados con la nueua idea de hacer este 
oficio annual por opuesto también a la costumbre con la de otros procuradores 
de la misma condizión que hay en esta corte, euitando assí los rumores que 
se fomentarán para siempre si se permite esta nouedad con el incentiuo del 
subsidio conseguido de la real clemencia a fauor del orador, causa por la qual, 
al presente, los muchos pretendientes han ocasionado estos ruydos contra el 
mismo sin alguna culpa de su parte.

Pues, por espacio de más de 4 años ha que procura por todos medios pos-
sibles y de la mayor humiliazión suauizar los ánimos de los que por diuersidad 
de genio o diuina permissión, con no pequeño apoyo, ha intentado su despojo 
y aora igualmente lo suscitan, introduciendo finalmente el nombre de congre-
gazión y archicofradía para dar a más uigor al impulso del ansiado despojo.

El qual, por pretendido, después de 10 años de seruizio, los 4 sin emolu-
mentos alguno ni hauer razón fundada, dejará abundante fundamento a los 
prudentes de dentro y fuera de la nazión para juzgar en todo tiempo (166r) que 
el orador haya delinquido grauemente en el cumplimiento de su oficio. La qual 
fundada sospecha por ley diuina y natural está obligado de impedir de todos 
posibles modos, ocurriendo a la notoria piedad de vuestra excelencia para que 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

105En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

se digne, según la real uoluntad, inclinar a patrocinarle, interponiendo el real 
nombre en la Dataría al logro de sus retardadas conueniezias por la misma.

Y en el restante, se compromete de la rectitud y altos talentos de vuestra 
excelencia proueerá lo que más fuere del seruizio de Dios y del rey, nuestro 
señor, que Dios guarde. Y a vuestra excelencia, como instantemente suplica.

Nicolás Gerónimo Ruiz y Córdoua, procurador de su magestad cathólica 
en subsidio de los pobres pressos de la nazión española en Roma.

Fuentes diplomáticas
AOP 37= AOP 38= [en línea] http://uvadoc.uva.es/handle/10324/13353 [con-

sulta: 22/08/2024]. 1603. Estatvtos de la archicofradía de la Santísima 
Resvrreción de Christo nvestro Redentor de la nación española de Roma. 
Roma: Esteban Paulino.

AOP 42. Memorias diversas de la venerable archicofradía de la Santísima Re-
surrección con las noticias sobre la elección del procurador de la nación, 
recogidas por don Joseph García del Pino.

AOP 71. Libro maestro de la archicofradía de la Santísima Resurreción de Nuestro 
Señor Iesu Christo de la nación española, recopilado y ordenado en el año de 
1603, siendo gouernador don Fernando de Córdoua y Cardona. Priores, don 
Alonso de Torres Ponce de León, don Andrés Espinosa. Están numeradas las 
ojas de este libro maestro por mí, el doctor Luis Álvarez Pereyra, prior que 
fui el anno 1629 y tiene duzientas y zincoenta ojas, como se uerá del asiento 
que está hecho de mí mano en la última. Luis Áluarez Pereyra. Roma 1579. 

AOP 894. Libro primero de congregaciones y decretos de la venerable real archi-
cofradía de nuestra nación española de Roma fundada en la real yglesia de 
Santiago vajo la imbocación de la Santísima Resurrección de Christo nuestro 
Redemptor, siendo archicofrade in capite y summo protector la chatólica 
real magestad del rey nuestro señor don Phelipe Quinto, que Dios guarde, 
gozando de este real patrozinio desde la feliz memoria del señor rey don 
Phelipe Segundo. Principia desde la nueba restitución hecha en el año de 
1723 por duplicados reales órdenes cometidos al eminentísimo señor cardenal 
Aquaviva, viceprotector en el real nombre y su encargado en el ministerio 
de esta corte de Roma.

AOP 2195. Varios de congregaciones de la archicofradía de la Resurrección y 
actas, 1604-1753.

AOP 2263. Personal del gobierno y administración de la archicofradía de la Re-
surrección. Deudas y alcances.

Los estatvtos de la cofradía de la Sanctíssima Resvrrection de la nación española 
de Roma. Romae. Apud Franciscum Zanettum. mdlxxxii



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

106 José Antonio Calvo Gómez

Bibliografía 
Barrio Gozalo, Maximiliano. «La Real Casa de Santiago y San Ildefonso de la 

Nación Española de Roma a mediados del Setecientos». Anthologica annua 
41 (1994): 281-310.

Barrio Gozalo, Maximiliano. «El patrimonio de la iglesia y hospital de Santiago 
de los Españoles de Roma en la época moderna». Anthologica annua 47 
(2000): 419-462.

Barrio Gozalo, Maximiliano. «Las iglesias nacionales de España en Roma en el 
siglo XVII». En Roma y España un crisol de la cultura europea en la Edad 
Moderna, vol. 1., coordinado por Carlos José Hernando Sánchez, 641-666. 
Madrid: Sociedad Estatal para la Acción Cultural Exterior, 2007.

Barrio Gozalo, Maximiliano. «Tra devozione e politica. Le chiese e gli ospedali 
di Santiago e Monserrat di Roma, secoli XVI-XVIII». Storia urbana 31/123 
(2009): 1101-1126.

Barrio Gozalo, Maximiliano. «Un sueño ilustrado. El Centro Español de Estudios 
Eclesiásticos de Roma a mediados del siglo XVIII». Anthologica annua 62 
(2017): 29-56.

Barrio Gozalo, Maximiliano. Las Iglesias nacionales de España en Roma: Santiago 
y Montserrat. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2025.

Calvo Gómez, José Antonio. «La geografía de la pobreza en el siglo XVIII. Los 
españoles acogidos a la caridad de la archicofradía de la Resurrección en 
Roma». Salmanticensis 68/3 (2021): 567-600.

Calvo Gómez, José Antonio. «Signum resurrectionis in Urbe. Las instituciones 
extraterritoriales de la Monarquía Católica en el siglo XVI». Specula. Revista 
de Humanidades y Espiritualidad 4 (2022): 119-158.

Calvo Gómez, José Antonio. «La obra de los españoles en Roma. Felipe III (1598-
1621), protector de la archicofradía de la Resurrección». Salmanticensis 
70 (2023): 353-383.

Calvo Gómez, José Antonio. «Establecimientos españoles en Roma. La visita 
institucional y la rehabilitación regalista de la archicofradía de la Resu-
rrección (1579-1808) en 1721». Anthologica Annua 70 (2023): 101-140.

Calvo Gómez, José Antonio. «Redes sobrenaturales de la Monarquía Católica. 
Las hermandades hispanoamericanas agregadas a la archicofradía de la 
Resurrección de la nación española en Roma (1579-1808)». Cauriensia. 
Revista Anual de Ciencias Eclesiásticas 18 (2023): 1173-1196.

Calvo Gómez, José Antonio. «Las obligaciones espirituales y materiales de la 
archicofradía de la Resurrección, de Roma (1579-1808), en 1603». Antho-
logica annua 71 (2024): 137-167.

Calvo Gómez, José Antonio. «La reconstrucción de la historia. La correspon-
dencia de Carlos II (1665-1700) en el archivo de la archicofradía de la 
Resurrección, de Roma». Salmanticensis 71/2 (2024): 311-339.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.4 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 75-107

107En defensa del procurador de la nación española en Roma. 
El memorial de Nicolás Ruiz y Córdoba de 1730

Calvo Gómez, José Antonio. «La institucionalización de la caridad de la Iglesia 
española en Roma en el siglo XVI». Salmanticensis 72/2 (2025): 295-322.

Calvo Gómez, José Antonio. «Por el beneficio que allí reciben los españoles. 
Felipe IV (1621-1665) y la archicofradía de la Resurrección, de Roma». 
Scripta Fulgentina. En prensa.

Calvo Gómez, José Antonio. «La arquitectura intelectual de la Monarquía Cató-
lica. Felipe II (1556-1598) y la archicofradía de la Resurrección en Roma». 
Carthaginensia. En prensa. 

Comisión Internacional de Diplomática. «Normes internationales pour ĺ edition 
des documents médiévalux», en Folia Caesaraugustana I: Diplomatica et 
sigilograpica. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, 1984: 19-64.

Fernández Alonso, Justo. «Las iglesias nacionales de España en Roma. Sus 
orígenes». Anthologica annua 4 (1956): 9-97.

Fernández Alonso, Justo. «Santiago de los Españoles, de Roma, en el siglo XVI». 
Anthologica annua 6 (1958): 9-122.

Fernández Alonso, Justo. «Santiago de los Españoles y la archicofradía de 
la Santísima Resurrección de Roma hasta 1754». Anthologica annua 8 
(1960): 279-329. 

Fernández Alonso, Justo. «Las iglesias nacionales de España en Roma y los 
embajadores durante el siglo XVII». En Miscelánea José Zunzunegui (1911-
1974), vol. II, 41-71. Vitoria: Eset, 1975.

Fernández Alonso, Justo. «Decadencia de la Obra Pía y su restauración (1700-
1975)». Anthologica annua 43 (1996): 265-285. 

García Hernán, Enrique. «La iglesia de Santiago de los españoles en Roma. 
Trayectoria de una institución». Anthologica annua 42 (1995): 297-364.

Giusto, Rosa Maria. «Gli ospedali degli incurabili a Roma e Napoli. Storie di 
solidarietà e d’inclusione sociale». Eviterna 10 (2021): 67-84.

Millares Carlo, Agustín. Tratado de paleografía española II. Madrid: Espasa 
Calpe, 31983.

Vertunni Antonio. «Antonio Fernández de Ortega: un notario granadino de la 
«Roma española» entre finales del siglo XVI y principios del XVII». Pedral-
bes: Revista d´historia moderna 44 (2025): 177-205.





ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5

109ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

Recibido: 14 de junio de 2025 
Aceptado: 25 de noviembre de 2025

Gonzalo de Beteta, primer embajador 
permanente de los Reyes Católicos en Roma. 

Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Gonzalo de Beteta, the first permanent ambassador 
of the Catholic Monarchs in Rome. Biographical sketch 

and artistic legacy through his Renaissance tomb
Gonzalo de Beteta, primo ambasciatore permanente dei 
Re Cattolici a Roma. Profilo biografico e lascito artistico 

attraverso il suo sepolcro rinascimentale

Juan Manuel Martín García
Universidad de Granada

Granada, España
jmarting@ugr.es

https://orcid.org/0000-0002-0583-3840

RESUMEN: El caballero santiaguista 
y alcaide de Soria, Gonzalo de Beteta, 
desempeñó un papel crucial en la con-
figuración de la diplomacia moderna 
al ser considerado por la historiografía 
como el primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos ante la corte de 
Roma. Su trayectoria, que incluye una 
participación previa como otros nobles 
de la época en campañas militares 
contra el Reino de Granada, alcanza 
su punto culminante cuando es envia-
do como embajador en la Santa Sede 
(1480–1484), donde gestionó algunos 
asuntos fundamentales como la instau-
ración de la Inquisición en la Corona de 
Aragón y diversas instrucciones de los 
monarcas relacionadas con las órdenes 
religiosas y jurisdicción eclesiástica. 

ABSTRACT: The knight of the Order of 
Santiago and governor of Soria, Gon-
zalo de Beteta, played a crucial role 
in shaping modern diplomacy, being 
regarded by historiography as the first 
permanent ambassador of the Catholic 
Monarchs to the court of Rome. His 
career, which—like that of many nobles 
of his time—included participation in 
military campaigns against the Kingdom 
of Granada, reached its peak when he 
was appointed ambassador to the Holy 
See (1480–1484). There, he managed 
key matters such as the establishment of 
the Inquisition in the Crown of Aragon 
and various royal instructions concer-
ning religious orders and ecclesiastical 
jurisdiction. He died in Rome in 1484, 
where he was buried in the Church of 

mailto:jmarting@ugr.es
https://orcid.org/0000-0002-0583-3840


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

110 Juan Manuel Martín García

RIASSUNTO: Il cavaliere dell’Ordine di Santiago e alcaide di Soria, Gonzalo 
de Beteta, svolse un ruolo cruciale nella definizione della diplomazia moderna, 
essendo considerato dalla storiografia il primo ambasciatore permanente dei 
Re Cattolici presso la corte di Roma. La sua carriera, che come quella di molti 
nobili dell’epoca includeva la partecipazione alle campagne militari contro il 
Regno di Granada, raggiunse il suo apice con la nomina ad ambasciatore pres-
so la Santa Sede (1480–1484). In tale incarico, gestì questioni fondamentali 
come l’istituzione dell’Inquisizione nella Corona d’Aragona e varie istruzioni 
reali relative agli ordini religiosi e alla giurisdizione ecclesiastica. Morì a Roma 
nel 1484, dove fu sepolto nella chiesa di San Giacomo degli Spagnoli. Il suo 
sepolcro, commissionato dal suo esecutore testamentario Alfonso de Paradinas, 
rappresenta un esempio precoce di arte funeraria rinascimentale e costituisce 
un’espressiva testimonianza di una diplomazia culturalmente attiva, in cui 
gli ambasciatori non rappresentavano solo interessi politici, ma anche valori 
artistici e umanistici.

PAROLE CHIAVE: Gonzalo de Beteta, diplomazia, Re Cattolici, Roma, scultura 
funeraria, Rinascimento.

Murió en Roma en 1484, donde fue 
enterrado en la iglesia de Santiago de 
los Españoles. Su sepulcro, encargado 
por su albacea testamentario Alfonso 
de Paradinas, es una muestra temprana 
del arte funerario renacentista al tiempo 
que encarna un interesante testimonio 
de una diplomacia culturalmente acti-
va, en la que los embajadores no solo 
representaban intereses políticos, sino 
también valores artísticos y humanistas.

PALABRAS CLAVE: Gonzalo de Beteta, 
diplomacia, Reyes Católicos, Roma, 
escultura funeraria, Renacimiento.

Santiago de los Españoles. His tomb, 
commissioned by his testamentary exe-
cutor Alfonso de Paradinas, stands as an 
early example of Renaissance funerary 
art and serves as a compelling testimony 
to a culturally engaged diplomacy, in 
which ambassadors represented not 
only political interests but also artistic 
and humanistic values.

KEYWORDS: Gonzalo de Beteta, di-
plomacy, Catholic Monarchs, Rome, 
funerary sculpture, Renaissance. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

111Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

1. Introducción
Gonzalo de Beteta es considerado por la historiografía moderna el primer 

embajador permanente de los Reyes Católicos en la corte de Roma durante los 
inicios de la década de 1480. Allí ejerció una intensa actividad diplomática en un 
momento clave en la configuración del nuevo Estado Moderno que se estaba ensa-
yando a partir de la llegada al trono de Fernando II de Aragón e Isabel I de Castilla. 
Y allí murió en 1484 siendo enterrado en la Iglesia de Santiago de los Españoles. 
Con tal motivo, el entonces gobernador de la Iglesia Nacional de España en Roma, 
Alfonso de Paradinas, ordenó la construcción de un bello sepulcro renacentista 
que viene a sumarse a la nómina de otros monumentos funerarios encargados por 
prelados, caballeros y destacados miembros de la incipiente colonia hispánica en 
la Santa Sede a los artistas y sus talleres más destacados del momento. 

A lo largo de este trabajo se pretende trazar, por un lado, la biografía de 
este primer embajador, que fue también alcaide Soria y corregidor de Úbeda, 
a partir de los datos que han llegado hasta nosotros. Asimismo, por otro lado, 
resaltar su papel como uno de los más tempranos intérpretes de la política 
internacional de los Reyes Católicos en Roma a través de su actividad como 
embajador, que conviene valorar no solo por los resultados alcanzados sino por 
lo que supone la consolidación de un modelo de intervencionismo y protagonis-
mo en el que la Diplomacia se expresa también como un producto más de los 
tiempos modernos. Finalmente, este artículo aborda el estudio de su tumba, 
hoy instalada en el claustro de la Iglesia de Santa María de Montserrat, que 
representa una muestra singular de un nuevo modo de expresión de las formas 
artísticas y del universo simbólico del Renacimiento.

2. Gonzalo de Beteta, semblanza biográfica

Gonzalo de Beteta fue de las principales personas y señaladas desta casa, caballero 
de habito de Santiago, Alcayde de la Fortaleza de Soria, corregidor de Úbeda, y 
muy valeroso capitán, y lo que más es Embajador de los Reyes Católicos en la corte 
romana.1 

Así es como lo presenta Miguel Martel en el capítulo que dedica a la casa 
de los Castillas y Betetas en el manuscrito de la Biblioteca Nacional titulado 
De la fundación de Soria, del origen de los doce linajes y de las antigüedades de 
esta ciudad. 

No son muchas más las noticias que conocemos en relación con el que la 
historiografía sitúa como el primero de los embajadores permanentes de Castilla 
en Roma. Sobre la fecha de su nacimiento, aunque no disponemos de ninguna 

1	 Miguel Martel, De la fundación de Soria, del origen de los doce linajes y de las antigüedades de 
esta ciudad [Manuscrito] / por el mismo Miguel Martel, natural de Logroño, autor de la Numantina 
(Biblioteca Nacional de España, entre 1601 y 1700), fol. 63r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

112 Juan Manuel Martín García

certeza, Gregorio de Andrés afirma que había nacido en 1415,2 considerando 
por ello que se trataba del antepasado más antiguo de esta rama familiar de 
los Beteta en el trabajo que dedica a los códices visigóticos que se conservan 
en la Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, como resultado 
del ofrecimiento que hizo al rey Felipe II, uno de sus descendientes, Jorge de 
Beteta. Este último, 

en 1575 envía una carta al secretario real, Antonio Gracián, en que ofrece estos 
manuscritos; no se desprende de la misiva si eran en venta o graciosamente. Gracián 
señala en la lista, que iba incluida en la carta, con una cruz los mejores y con una 
línea roja los restantes; pide el parecer del rey sobre lo que se ha de hacer y que 
responder al caballero soriano. Felipe II le contesta que la memoria ya la ha visto a 
través de D. Rodrigo de Mendoza, hijo del Duque del Infantado y le informa además 
que los libros ya están en Madrid.3 

En cuanto al lugar de nacimiento, según Víctor Higes, en su artículo sobre 
los mayorazgos vinculados a esta familia,4 al parecer, Gonzalo de Beteta era 
oriundo de Ciudad Real. Otras fuentes, sin embargo, sitúan el origen de esta 
familia en la villa de Beteta perteneciente a la provincia de Cuenca, siendo esta 
una de las muchas localidades de las que se desposeyó al condestable de Casti-
lla, Álvaro de Luna, tras su caída como uno de los favoritos del rey Enrique IV.

Nada, no obstante, se puede confirmar ni en relación con lo primero, la 
fecha de su nacimiento, ni en cuanto a lo segundo, el lugar de su natalicio y así 
parece que seguirá siendo mientras no haya algún tipo de prueba documental. 

Como buena parte de los nobles de la época, no tardaría mucho en par-
ticipar, todavía durante el reinado de Enrique IV, en algunos de los episodios 
de la contienda contra el reino de Granada, antes incluso de que ya en tiempos 
de los Reyes Católicos se iniciara la que sería la fase definitiva que culminará, 
como es sabido, a principios de 1492. De nuevo, será Miguel Martel y después 
de él otros autores se hacen eco del mismo asunto, quien aporta algunos datos 
sobre su participación en ella. Y lo hace tomando como referencia lo que Diego 
Enríquez del Castillo deja mencionado en uno de los capítulos que dedica a la 
crónica del monarca castellano, de la que se cuenta con numerosas copias ma-
nuscritas y algunas ediciones impresas como la publicada en Madrid a finales 
del siglo XVIII. Según Martel, 

el licenciado Diego Enríquez Author de la chronica de mano del rey don Enrique 
el quarto, en el c. 4º de la 2 p., cuenta como Gonzalo de Beteta, teniendo el corre-
gimiento de Úbeda y Martín de Avendaño y Yñigo de Molina Alcayde de Quesada 

2	 Gregorio de Andrés Martínez, «Los códices visigóticos de Jorge de Beteta en la Biblioteca del 
Escorial», Celtiberia 51 (1976): 101-102.

3	 De Andrés Martínez, «Los códices visigóticos de Jorge de Beteta...,102-103.
4	 Víctor Higes, «Los Mayorazgos de los Beteta», Celtiberia 41 (1971): 109.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

113Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

con solo 220 de a caballo y 900 peones rompieron y desbarataron a Muley Abdali 
Rey de Granada que venia con 8000 ynfantes y 800 de a caballo, de los quales 
mataron y prendieron muchos.5 

El reino de Granada y la contienda que en torno a él se había activado desde 
finales de la Edad Media se convirtió, pues, en el escenario donde desde fecha 
más temprana se fue configurando, como en otros muchos casos, la personali-
dad de Gonzalo de Beteta y la de otros miembros de la aristocracia castellana 
que encontraron aquí el escenario idóneo para granjearse el favor real a través 
del servicio a la corona. La experiencia granadina resulta, de este modo, una 
componente común en la sociedad hispánica finisecular que expresa todavía la 
base esencialmente medieval que forma parte de la personalidad de muchos de 
estos nobles y cortesanos que en otros momentos de su existencia, sin embargo 
y como ahora también señalaremos, asumen la responsabilidad de encabezar 
misiones diplomáticas que nos introducen de lleno en la Edad Moderna.

En la crónica, Diego Enríquez se refiere también a él como corregidor de 
Úbeda, cargo que casi con toda seguridad obtuvo a raíz de su participación en 
estas campañas militares que anticipan el final de la contienda granadina. De 
hecho, consta que ya lo era en abril de 1455, al poco de la llegada al trono de 
Enrique IV. 

Esos mismos servicios son los que se recompensarían unos años después 
con la tenencia de la alcaidía del castillo y la ciudad de Soria. No obstante, lo 
que verdaderamente motivó su nombramiento fueron los sucesos que tuvieron 
lugar el 11 de enero de 1459. Según relata con todo detalle Miguel Martel en 
su obra De la fundación de Soria, del origen de los doce linajes y de las antigüe-
dades de esta ciudad, al describir la historia de uno de estos linajes, el de los 
San Clemente, en la base de todo ello se encontraban los pretendidos abusos 
de poder por parte de Juan de Luna. Según se relata aquí, el que fuera sobrino 
del condestable de Castilla, 

por sustentar el castillo y defenderle del Rey, hazía muchas tyranias y pretendió 
imponer a los de Soria y su tierra una imposición nueva y pesada, y era que contri-
buyesen para el castillo ciertas cargas de trigo y arina, y tantas cántaras de vino, 
y cierto número de carneros y de vacas.6 

Ante la negativa del principal de esta familia, Hernán Martínez de San 
Clemente, por instigación del propio Juan de Luna se puso en marcha un plan 
contra él y los miembros de su familia que acabó con la vida de uno de sus hijos, 
Alonso de San Clemente y con la suya propia tras haber sido hecho prisionero 
en una de las torres del castillo. Estos acontecimientos provocaron la queja 
ante el rey Enrique IV, el cual 

5	 Martel, De la fundación de Soria..., fol. 63r.
6	 Martel, De la fundación de Soria..., fol. 47r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

114 Juan Manuel Martín García

vino a la ciudad de Soria a castigar estos delitos. Condenaron a muerte y enper-
dimiento de bienes a Juan de Barnuevo y a todos los que fueron en las muertes y 
en los robos, a horca con algunos de los que pudieron haber [...] Al Juan de Luna 
llamó el Rey don Enrique desde Ayllón en son de paz y de perdón, donde sacándole 
a caza, bien sin pensamiento suyo, le mando prender en su presencia, y le dixo 
que le diese y entregase luego las fortalezas de Soria y de S. Esteban de Gormaz, 
las villas del Ynfantado y otras cosas, que si no le haría luego degollar. El Juan de 
Luna le hizo entrega de todo, y el Rey puso sus Alcaydes, y hizo restitución de las 
villas a don Juan Pacheco Marques de Villena que dize la historia eran suyas [...].7 

Este episodio, conocido como el de la muerte de los fieles de Soria, provocó 
la caída de Juan de Luna, que en marzo de ese mismo año había tomado parte 
en una confederación,8 tipología documental especialmente nobiliaria, con Jua-
na Pimentel, señora de Montalbán y viuda del condestable de Castilla, y Diego 
Hurtado de Mendoza, II marqués de Santillana, jurando ayudarse mutuamente 
contra cualquier peligro, ante cuya desobediencia vio como por orden del rey 
quedaron secuestrados todos sus bienes. Sería entonces, además, casi con toda 
seguridad, cuando el monarca concedió a Gonzalo de Beteta la alcaidía del cas-
tillo de la ciudad que, desde entonces, quedó unida al mayorazgo de los Beteta. 

Con posterioridad, los Reyes Católicos lo confirmaron, y con carácter 
vitalicio, como alcaide del alcázar de Soria con el derecho, además, y como así 
ocurrió, de transmitirlo a su muerte a favor de alguno de sus hijos varones. Fue 
también miembro del Consejo Real y maestresala de los reyes, lo que permite 
señalar que antes incluso del protagonismo que tendría como embajador en 
la corte de Roma, ya era una figura prominente. Prueba de ello, como afirmó 
en su momento José Manuel Nieto Soria, que ha estudiado en profundidad la 
política y sus formas de representación en esta época, hay numerosos asientos 
documentales que muestran que entre 1461 y 1463 se autorizaron algunos 
libramientos que le permitieron recibir 

elevadas sumas que se justifican por la importancia que para aquellos años tenía 
la defensa del alcázar soriano, dada su proximidad a la frontera con Aragón» y, del 
mismo modo, en «las Cortes de Toledo de 1480, Gonzalo de Beteta recibiría una 
sustanciosa ampliación de sus ingresos por la tenencia de alcaidía, al añadir a los 
15.000 maravedíes anuales que percibía otros 30.000.9

Aunque sin poder confirmar la fecha, contrajo matrimonio con Inés de 
Hoces, una de las damas de Isabel I de Castilla que, «entre otras cosas traxo 
en dote la merced que estos Reyes la hizieron del Portazgo de Soria y su tierra, 

7	 Martel, De la fundación de Soria..., fol. 50r.
8	 AHNob., Osuna, Leg. 1860-9. Confederación entre doña Juana Pimentel, Condesa de Montalbán, 

viuda de don Álvaro de Luna, don Diego Hurtado de Mendoza, Marqués de Santillana, y don Juan 
de Luna [21/30-III-1459].

9	 José María Nieto Soria, «La Nación Española de Roma y la embajada del Comendador Santiaguista 
Gonzalo de Beteta (1484)», Anuario de Estudios Medievales 28 (1998): 111.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

115Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

que era llevar un tanto de todas las mercadurías que se traginen».10 Asimis-
mo, según se desprende de una cédula de los Reyes Católicos, de fecha 20 de 
noviembre de 1477, se ordenaba que quedara a su guarda, mientras él estuviese 
fuera –suponemos que participando en las campañas contra los musulmanes 
granadinos–, de la licencia que tenía, por su matrimonio y heredad, de poder 
pastar veinte acémilas así como de poder traer sin carga alguna pan, sal, vino, 
etc., para su propio aprovechamiento. 

Respecto de su descendencia, al menos consta que tuvieron un hijo, Jorge 
de Beteta y Hoces (ca. 1465-1535), del que Miguel Martel afirma que fue «fue 
capitán de los Reyes Católicos en la conquista del Reyno de Granada donde 
le sirvió con la gente de Soria».11 Allí destacó, según parece, en las campañas 
que culminaron con el asedio y toma de Málaga en 1487. Como a su padre, 
se le concedió el privilegio del hábito de caballero de la Orden de Santiago y 
desde 1489 se le confirmó en el cargo de alcaide del Castillo de Soria, ciudad 
de la que también fue regidor en dos ocasiones, además de procurador en las 
Cortes. Se casó, primero, con Juana Bravo, que murió en 1481 sin descendencia 
y, después, con Mayor de Cárdenas, con la que tuvo dos hijos, Jorge y Catalina. 
Según ha afirmado Gregorio de Andrés, «en 1526 se le concedió facultad de 
fundar un mayorazgo en su hijo Jorge, efectuándolo en Madrid en 1530».12 
Este fue el padre del último de los miembros de esta familia, Jorge de Beteta 
Castilla y Cárdenas (1523-1590), que mantuvo tanto su vinculación con la orden 
santiaguista como con la alcaidía de Soria. Se casó con María Contiño, una 
dama portuguesa que formaba parte del séquito de la emperatriz Isabel. Fiel 
a la tradición familiar que había iniciado el que fuera embajador de los Reyes 
Católicos, Gonzalo de Beteta, además de ser nombrado alcaide de la fortaleza 
de Soria, como ya se ha indicado, fue también capitán en las guerras de Italia 
acompañando en ellas al emperador Carlos V, que lo nombró gentilhombre de 
la Casa Real, lo que le llevó a residir durante gran parte de su vida en la Corte. 
Sería este último, al que ya hemos hecho referencia en relación con la colección 
de códices visigóticos que ofreció al rey Felipe II para que se pudieran incor-
porar a la Biblioteca de El Escorial, del que Miguel Martel también afirmó que 
«juntó las armas con las letras humanas, y tuvo mucha lección y curiosidad».13

Será a partir de 1480 cuando ya hay constancia de su participación en 
misiones diplomáticas al servicio de los Reyes Católicos, tal y como se deduce 
de las innumerables credenciales e instrucciones y de la correspondencia que 
se conserva en la documentación existente entre los monarcas y su embajador. 
Sobre los motivos que determinaron su elección, en un reciente trabajo sobre 
los embajadores de esta época en Roma, se afirma que 

10	 Martel, De la fundación de Soria..., fol. 63r.
11	 Martel, De la fundación de Soria..., fol. 63r.
12	 De Andrés Martínez, «Los códices visigóticos de Jorge de Beteta», 102.
13	 Martel, De la fundación de Soria..., fol. 63v.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

116 Juan Manuel Martín García

solo pudo ser fruto de una decisión estudiada por los Reyes Católicos, conscientes 
de la importancia de enviar a una persona cualificada para cumplir las misiones 
en el nuevo juego de poderes que se estaba desarrollando en Roma entre las que 
se encontraban asuntos tan recurrentes como los eclesiásticos. Beteta debía de 
acercarse al pontífice romano para obtener beneficios eclesiásticos, búsqueda de 
alianzas contra los turcos o insistir en las cuestiones de jurisdicción del nombra-
miento de los principales cargos.14

Aunque abordaremos con más detalle los pormenores de esta embajada 
que, como se ha indicado, pasa por ser considerada la primera que con carác-
ter permanente y estable se despliega en la corte pontificia, sí que podemos 
avanzar que dicha actividad se prolongará en su caso hasta su muerte en 
1484, algo que también tuvo lugar en Roma, donde será finalmente ente-
rrado, lo que explica que se encargara allí un bello sepulcro renacentista, 
que es también objeto de este trabajo. Todo parece indicar que no fue un 
fallecimiento repentino, pues como afirma Nieto Soria «debió de conocer 
el embajador Beteta su delicado estado de salud pues tuvo tiempo de hacer 
testamento en Roma, designando como albacea testamentario al mencio-
nado Alfonso de Paradinas».15 Será el propio Paradinas, obispo de Ciudad 
Rodrigo y figura clave de esa colonia española que se estaba conformando 
en torno a la ciudad de Roma, quien se encarga de trasladar a los monarcas 
la noticia sobre la muerte del diplomático y todos los demás detalles que 
rodean este acontecimiento.

14	 Manuel Calvo Peláez, Embajadores de los Reyes Católicos en la Ciudad Eterna: una simbiosis entre 
Diplomacia y Renovación Artística (Trabajo fin de Grado). Universidad de Cantabria, 2019, 9.

15	 Nieto Soria, «La Nación Española de Roma», 114.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

117Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

 

Fig. 1. Tumba de Gonzalo de Beteta, 1484. 
Iglesia de Santa María de Montserrat de los Españoles, Roma. 

Imagen de Genaro Escudero Ojeda



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

118 Juan Manuel Martín García

Si damos por cierto su natalicio en 1415, Gonzalo de Beteta moría casi 
con setenta años, lo que para la época y las circunstancias no deja de ser algo 
extraordinario. Su fallecimiento, apenas una década antes de que tuvieran lu-
gar dos de los acontecimientos más importantes de aquel periodo, como fue la 
conquista de Granada y el descubrimiento de América, ambos en 1492, supone 
el punto de partida de un fenómeno, el de la nación española en Roma, con 
importantes consecuencias en el tablero de la política internacional de los Reyes 
Católicos y su protagonismo ante el resto de las cortes europeas, pero también 
de una gran trascendencia por cuanto a la renovación de los usos artísticos y 
culturales se refiere.16 Como tendremos ocasión de ver, su propio sepulcro sería 
un buen ejemplo de todo ello. 

3. Gonzalo de Beteta en Roma 
y el nacimiento de la diplomacia moderna

Para Anna Maria Oliva, 

le fonti indicano quale primo ambasciatore spagnolo residente e permanente nella 
Curia pontificia Gonzalo Beteta, definito dal sovrano ńuestro ambaxador y pro-
curador en corte de Romà . Beteta operò a Roma dal 1480 fino al 1484, anno della 
sua morte. La rilevanza e novità del suo ruolo nasce dalĺ aver svolto per la prima 
volta in modo quantitativo e constante, in un arco di tempo prolungato, il mandato 
diplomatico presso la Curia pontificia, radicando la propria attività professionale e 
la propria esistenza alla città, ore morì e dove fu sepolto.17 

Resuelto el problema con Portugal mediante el Tratado de Alcaçovas-To-
ledo, firmado primero en septiembre de 1479 por los representantes de los dos 
reinos y posteriormente ratificado por los propios monarcas (el rey de Portugal, 
Alfonso V, lo hizo el 8 de septiembre de 1479 y los Reyes Católicos el 6 de marzo 
de 1480), que puso fin a la guerra de sucesión de Castilla y una vez disipadas 
también todas las dudas con respecto al matrimonio de Isabel I y Fernando II, 
como ha afirmado Fernández de Córdova Miralles, 

los reyes pudieron ocuparse de la organización de la iglesia, para lo que era nece-
sario resolver con la Santa Sede tres cuestiones esenciales: el respeto al decreto de 
suplicación regia para las provisiones episcopales, la concesión de las facultades 
necesarias para erigir el tribunal de la Inquisición y la obtención de los permisos para 
reformar las órdenes religiosas. Tres peticiones que confluían en una sola imagen: 
la de los monarcas como restauradores y reformadores de la Iglesia en sus reinos.18 

16	 Justo Fernández Alonso, «Las Iglesias Nacionales de España en Roma. Sus orígenes». Anthologica 
Annua 4 (1956): 9-96.

17	 Anna Maria Oliva, «Gli ambasciatori dei Rei Cattolici presso la Corte di Alessandro VI». En De 
València a Roma a través dels Borja, coord. por Paulino Iradiel y José María Cruselles (València: 
Consellería de Cultura, Educació i Esport, 2006), 141.

18	 Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «Reyes Católicos: mutaciones y permanencias de un para-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

119Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Para lograrlo fue necesario intensificar el despliegue de una renovada 
acción diplomática que se tradujo en una presencia cada vez más constante 
de embajadores, procuradores y agentes en Roma. En un primer momento, el 
resultado con respecto a estos intereses obtuvo un balance bastante modesto 
pues salvo la bula para la creación de la Inquisición, que sin embargo no daría 
por cerrado este asunto, para el resto de pretensiones no se consiguieron los 
resultados esperados, lo que obligó a reforzar los mecanismos de presencia y 
actuación. A menudo todo ello se vio acompañado de otras medidas que no 
pretendían otra cosa que llamar la atención sobre el papel preeminente que los 
monarcas aspiraban a conseguir. Justo en este sentido se podría considerar, por 
ejemplo, la implicación de los propios Reyes Católicos en una de las empresas 
artísticas y culturales más destacadas del momento como fue el proyecto para 
la construcción, sobre una de las siete colinas de Roma, del templete de San 
Pietro in Montorio. Todo un símbolo en torno al que se dan cita una rememora-
ción casi entusiástica de la Antigüedad y la tradición medieval de los martyria, 
aunque por encima de cualquier otra consideración, un ejemplo de intervención 
auspiciado por los monarcas en un momento determinante.19 

A todo lo anterior se uniría muy pronto otro campo de acción, en el que 
la diplomacia también ejerció un papel muy significativo como fue la defensa 
de la Cristiandad frente a lo que se consideraba ya el peligro otomano y, al 
mismo tiempo, la reivindicación constante por mantener la hegemonía, sobre 
todo de la Corona de Aragón, en el sur de Italia, en el reino de Nápoles. «Ambos 
proyectos pasaban por Roma: el primero para coordinar los esfuerzos de los 
príncipes cristianos y el segundo para mediar en las tirantes relaciones que su 
pariente Ferrante mantenía con el papa».20 

Al respecto, sobre todo, de este segundo asunto, conviene destacar el papel 
que desempeñó unos años después de la embajada de Gonzalo de Beteta, el 
conde de Tendilla, hasta el punto de ser aclamado como Fundator Italiae Pacis 
et Honoris, además de recibir todo tipo de recompensas tanto por parte del 
pontífice como de manos de los príncipes napolitanos en reconocimiento a sus 
gestiones para acabar con las hostilidades entre ambos.21

digma político en la Roma del Renacimiento». En Roma y España: un crisol de la cultura europea 
en la Edad Moderna, coord. por Carlos Hernández Sancho (Madrid: Sociedad Estatal para la Acción 
Exterior, 2007), 137.

19	 Flavia Cantatore (a cura di). Il Tempietto di Bramante nel Monastero di San Pietro in Montorio 
(Roma: Edizioni Quasar, 2017).

20	 Fernández de Córdova Miralles, «Reyes Católicos: mutaciones y permanencias», 138.
21	 Juan Manuel Martín García, Íñigo López de Mendoza. El Conde de Tendilla (Granada: Comares, 2003);  

Juan Manuel Martín García y Rafael. G. Peinado Santaella, «Don Íñigo López de Mendoza. II Conde 
de Tendilla y I Marqués de Mondéjar». En Los Tendilla: señores de la Alhambra. Granada. Granada: 
Patronato de la Alhambra y el Generalife, 2016: 55-71; Juan Manuel Martín García, «Las misiones 
diplomáticas y el despliegue artístico en los inicios de la Monarquía Hispánica: algunos ejemplos 
singulares». En José Policarpo Cruz Cabrera y David García Cueto (eds.), El despliegue artístico 
en la Monarquía Hispánica (ss. XVI-XVIII). Contextos y perspectivas (Granada: Universidad de 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

120 Juan Manuel Martín García

En lo que toca a la defensa de la Cristiandad, no solo se presenta como 
una acción estratégica con respecto a su posición, sobre todo de Aragón y por 
tanto para el rey Fernando, en el Mediterráneo, sino que muy pronto incluyó 
también un escenario mucho más local, como fue el reino de Granada, el último 
bastión de la presencia musulmana en el occidente europeo, lo que acabaría 
siendo también un asunto de estado para los nuevos monarcas. 

Sin ninguna duda, los Reyes Católicos aprovecharon estas circunstancias 
para proyectar una imagen sólida de esta incipiente monarquía que había resul-
tado de la unión dinástica y matrimonial entre ambos, y para ello fue esencial el 
papel de los embajadores. No solo para construir el relato de una nueva cruzada 
sino también para conseguir los fondos necesarios que pudieran contribuir a 
obtener los resultados esperados, que no eran otros que la conquista del reino 
nazarí y su incorporación a Castilla, culminando de este modo su política de 
integración territorial y religiosa. 

En todo ello ya ocuparía un lugar muy destacado Gonzalo de Beteta, 
instalado en Roma desde 1480 y aunque con varias idas y venidas a España 
convertido, como ya se ha mencionado, en el primero de los embajadores con 
carácter permanente. Miguel Ángel Ochoa, en su Historia de la Diplomacia 
Española, señala que le correspondió gestionar algunos asuntos importantes 
en un momento también bastante convulso, porque a las 

cuestiones de disciplina eclesiástica o la necesidad de velar ante el Papa para que no 
se levantasen los votos monjiles a la Beltraneja en Portugal, se añadían las amenazas 
políticas y bélicas que por entonces se cernían sobre la península italiana: peligro 
de invasión turca en el Mediodía, conflictos con Venecia en el Norte, disturbios 
internos en el Reino de Nápoles (regido por la otra rama de la dinastía) y crecientes 
riesgos de intervención francesa. A Gonzalo de Beteta hubo de tocarle, pues, una 
labor ardua, pero siguiendo la práctica aún no desechada, y vigente sobre todo 
en Roma, se vio a menudo reforzado por otros embajadores o enviados, que eran 
destinados ad hoc para asuntos concretos.22 

Es lo que ocurre, en esos años y hasta la muerte del propio Gonzalo de 
Beteta, con Domingo de Aranda (que acudió para asegurar la confirmación 
papal de las indulgencias para el Hospital de Calatayud) y Diego Meléndez 
de Valdés, un clérigo de Zamora que ya servía a los monarcas en Roma y que, 
a su vez, sería motivo de controversia cuando el papa Sixto IV, en contra de 
la opinión y el deseo de los propios Reyes Católicos, le ofreció el obispado de 
Salamanca que ellos habían solicitado para fray Hernando de Talavera por sus 
servicios a la corona. 

Granada, 2022): 25-40; Juan Manuel Martín García, «´Para el rey nuestro Señor...̀  Fernando el 
Católico, el conde de Tendilla y la cultura de su tiempo». Tiempos Modernos. Revista Electrónica de 
Historia Moderna 34 (2017): http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/2605.

22	 Miguel Ángel Ochoa Brun, Historia de la Diplomacia española. Tomo IV: La Edad Moderna (Madrid: 
Biblioteca Diplomática Española, 1995), 82.

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/2605


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

121Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Como para otros muchos asuntos relativos a la política internacional de 
los Reyes Católicos resulta esencial la recopilación de documentos que en su 
momento publicó Antonio de la Torre.23 La primera referencia que encontramos 
en ellos es una carta dada en Toledo, donde se encontraba la Corte, fechada 
el 12 de julio de 1480, del rey Fernando al comendador Gonzalo de Beteta, 
embajador y procurador en Roma, para que logre la concesión pontificia sobre 
la ejecución del testamento del arzobispo de Zaragoza, Juan de Aragón (ca. 
1439/1440-1475), hijo bastardo de Juan II. En ella le dice: 

Por ende yo vos ruego e mando que, de mi parte, stedes con el dicho nuestro muy 
Sancto Padre, e le supliquedes otorgue la dicha comisión, en la mas amplia forma 
que venir pueda; e dareys orden las bullas e provisiones necesarias sean por vos 
con diligencia despachadas, las quales me embiareys quan presto ser pudiere.24

A comienzos de 1481, concretamente el 15 de enero y en esta ocasión 
desde Barcelona, se dirige el rey al cardenal de Valencia, Rodrigo de Borja (el 
futuro Alejandro VI), rogándole que interceda ante el papa Sixto IV para que 
los beneficios de los canónigos Bernat Thor y otro que no se identifica, pero que 
lo era de la basílica de Santa María de Mataró, pasaran a Mosén Juan Navarro, 
Berenger Vila, Mosén Amador Mir y micer Martín Pedro Ponç, señalándole que 

rogamos quiera en esto intercedir e poner sus vezes con el dicho nuestro muy Sancto 
Padre, por manera que se obtenga de su Santidat lo que en estos deseamos, ca como 
se ha de fazer, de nuestra parte lo fablara a vuestra reverendísima paternidat el 
comendador Gonçalo Beteta, nuestro embaxador y pocurador en corte de Roma y 
del nuestro Consejo, al qual sobrello largamente screuimos [...].25 

Unos días más tarde, también desde la ciudad condal, le envía el rey una 
carta a Gonzalo de Beteta para que apoye ante el pontífice la petición sobre 
que toda vez que el obispo de Barcelona, Gonzalo Fernández de Heredia, había 
renunciado al priorato de Egea, del que fue proveído Gaspar Sánchez, le conce-
diera a este los primeros beneficios que se quedaran vacantes en sus estados. 

Estando la corte en Zaragoza, en abril de ese mismo año de 1481, se dirige 
de nuevo el rey a Rodrigo de Borja, en este caso, para agradecerle las gestiones 
que permitieron la rápida tramitación del nombramiento del nuevo obispo de 
Ottana (Cerdeña), al tiempo que le dice que «sobre el qual negocio vos referirá, 
por parte nuestra, algunas cosas nuestro embaxador en esa corte de Roma, 
Gonçalo Beteta [...]».26 En este mismo sentido, en otra carta del mismo día, 
Fernando el Católico le escribe al embajador agradeciéndole las noticias sobre 

23	 Antonio de la Torre, Documentos sobre relaciones internacionales de los Reyes Católicos (Barcelona: 
CSIC, 1949).

24	 De la Torre, Documentos sobre relaciones internacionales..., tomo I, 103.
25	 De la Torre, Documentos sobre relaciones internacionales..., tomo I, 123.
26	 De la Torre, Documentos sobre relaciones internacionales..., tomo I, 139.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

122 Juan Manuel Martín García

este nombramiento así como lo que le adelanta respecto de la conmutación de 
la iglesia de Santa Engracia de Zaragoza: 

Comendador Gonçalo Beteta, mi embaxador e procurador en corte de Roma e del mi 
Consejo. Con vuestra carta he sabido la conclusión que se ha dado en la prouision del 
obispado de Oçana, fecha en persona del religioso fray Luis Camanyas, de la orden 
de los claustrales de Sanct Francisco; e vos tengo en servicio la buena diligencia que 
en ello haueys tenido. Vos ruego e mando que, en todo lo que a el mas compliere, 
le hayays por muy encomenado. E assi mesmo he visto la prouisión fecha sobre la 
commutacion, que supplique ser fecha, de la yglesia de Santa Engracia, desta çiutat 
de Çaragoça, en monasterio de la orden de Sant Geronimo [...], por ende vos ruego 
e mando muy afectuosamente que, con strema diligencia, procureys e entendays 
en que este negocio sea traydo en conclusión [...].27

A menudo, como ya se ha señalado, el embajador Beteta se convirtió en la 
persona que debía gestionar ante la Santa Sede buena parte de las prerrogativas 
con las que los Reyes Católicos pretendían llevar a cabo una importante refor-
ma de la iglesia española obteniendo para ello el permiso papal que asegurara 
nombramientos y beneficios estratégicos. Así, en varias cartas enviadas a lo 
largo de 1481 desde Calatayud o Barcelona, destinadas a Gonzalo de Beteta 
pero también al propio Sixto IV o al que fuera decano del colegio cardenalicio 
en ese momento, Rodrigo de Borja, podemos ver la insistencia del monarca 
en todos estos asuntos. En concreto, en la misiva del 23 de mayo de ese año, 
el rey encomienda a su embajador que se despachen los asuntos destinados a 
favorecer el nombramiento de fray Juan Orts como vicario general de la orden 
de predicadores en el reino de Aragón, recomendando también a Cristóbal de 
Gualbes al tiempo que le insta para que se gestione la concesión de bulas que 
le permitan poner inquisidores de la fe en la Corona de Aragón. Algo parecido 
encontramos en otra carta del 6 de noviembre donde, de nuevo, le recomienda 
con insistencia que obtenga del papa el permiso para otorgar cualquier igle-
sia parroquial de la diócesis de Barcelona al canónigo Juan Navarro a lo que 
parece, en un principio, se había negado el pontífice. Sobre este asunto de la 
Inquisición, las instrucciones son muy precisas, y con arreglo al memorial que 
se le remite destinado a obtener la bula que permita su establecimiento en sus 
dominios de Aragón, Valencia y Cataluña. En este sentido, le dice: 

Por que cumple al servizio de Dios que, por el zelo que tengo al servizio suyo y a 
la religión y fe christiana, en los reynos mios de Aragon, Valencia y Principado de 
Cathalunya, los heretges, si algunos se fallaran, sean punidos y castigados, y el 
officio de la Inquisicion sea fecho, segund a servicio de Dios, bien y augmentacion 
de la religión christiana conviene, la qual no se puede bien fazer si por nuestro muy 
Sancto Padre no nos es otorgada Bulla e prouision, con la qual me da facultat que, 
en los mis reynos e tierras, pueda poner inquisidores de la fe aquellas personas 
religiosas y de buena vida, fama y sciencia, que a mi me paresciere mas ser servi-

27	 De la Torre, Documentos sobre relaciones internacionales..., tomo I, 140.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

123Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

cio de Dios y bien de la fe catholica», y añade: «Por que este es negocio en el qual, 
por ser publicado, se podría poner en ello poner algun empacho, vos haureys en 
el muy secreto y cautamente, por manera que no venga a noticia de los cardenales 
sobredichos, nin del general del orden de predicadores, ni de otras algunas personas 
que destorbo o empacho alguno en ello pudiesen dar o poner.28

A tenor del registro de correspondencia que Antonio de la Torre publicó 
en su momento, podríamos pensar que Gonzalo de Beteta debió regresar a Es-
paña a lo largo de 1482 o principios de 1483, seguramente para informar con 
más detalle a los monarcas así como para atender asuntos de índole personal 
y familiar. El 11 de abril de ese año 

se encuentra en Madrid dando poderes ante Alfonso Fernández de Mojados, escri-
bano y notario público del rey para presentar este en su nombre cartas de receptoría 
antes los reyes, lo que hace suponer que él debía estar a punto de marchar a Roma 
en el que sería su último viaje, por lo que se hacía necesario encargar a alguien la 
representación de sus asuntos personales ante la corte real.29 

En cualquier caso, lo encontramos de nuevo en Roma a finales de 1483, pues 
el 13 de noviembre, Fernando el Católico le envía una carta en la que, como en 
ocasiones anteriores, le recomienda que interceda en el ruego que ya se había 
trasladado a Sixto IV sobre el otorgamiento a Pablo de la Caballería y a Pedro de 
Ayerbe de la abadía de San Marcial, en la diócesis de León, y otros prioratos y 
prestameras en los reinos de Castilla que habían quedado vacantes por la muerte 
de Francisco Villamizar. El 30 de diciembre, en sendas cartas dirigidas a sus dos 
embajadores entonces en Roma, Gonzalo de Beteta y Francisco Vidal de Noya, 
el monarca les pide que se gestione ante el pontífice la concesión de un indulto, 
en virtud del cual el rey pueda conceder beneficios eclesiásticos a los capellanes 
y cantores de su capilla, para lo que envía unas instrucciones muy precisas que 
espera y desea se cumplan a fin de obtener lo que se esperaba de ellas.30 En los 
primeros meses de 1484, apenas unos días antes de la muerte del embajador, 
por una carta de Fernando e Isabel, ambos dan poder al cardenal de Gerona y 
al propio Beteta para que en su nombre apoyen el nombramiento de Juan de 
Borja y Navarro de Alpicat (ca. 1446-1503), pariente del futuro Alejandro VI, 
como arzobispo de Monreale, cuya sede había quedado vacante tras la muerte 
de Ausias Despuig. Se trata de un nuevo ejemplo de intervencionismo real cuyo 
nombramiento se enmarcó en la colaboración entre el rey Fernando II y Rodrigo 
de Borja, quien a cambio logró el apoyo del monarca al ofrecerle su ayuda para 
que su sobrino Felipe de Aragón obtuviera el maestrazgo de la Orden de Montes. 

28	 De la Torre, Documentos sobre relaciones internacionales..., tomo I, 437-438.
29	 José María Nieto Soria, «La Nación Española de Roma», 112.
30	 Álvaro Fernández de Córdova y Miralles, «Diplomáticos y letrados en Roma al servicio de los 

Reyes Católicos: Francisco Vitale de Noya, Juan Ruiz de Medina y Francisco de Rojas», Dicenda. 
Cuadernos de Filología Hispánica 32 (2014): 113-154.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

124 Juan Manuel Martín García

En definitiva, una intensa actividad diplomática a través de la cual los 
Reyes Católicos, en particular el rey Fernando, espera conseguir mediante la 
acción de sus embajadores en la corte romana ante el jefe de la Cristiandad, 
toda una serie de beneficios destinados a la consecución de cargos eclesiásticos, 
recomendaciones tanto para personas concretas como para algunas de sus fun-
daciones y otros asuntos de interés que buscaban, como ya se ha señalado, la 
reforma de las órdenes religiosas. Nada de eso hubiera sido posible sin contar 
con gestores de la talla de Gonzalo de Beteta y otros contemporáneos suyos 
capaces de interpretar los intereses de la monarquía. Así lo ha señalado, por 
ejemplo, Ochoa Brun, cuando afirma que 

los embajadores fueron intérpretes de las grandes expectativas de sus amos los 
reyes, fautores devotos de sus instrucciones en sus sedes extranjeras, entusiastas 
heraldos de los grandes triunfos, también testigos conmovidos de angustiosos 
riesgos o de avatares desventurados. Muchas veces, la sencilla, señorial majestad 
de Fernando e Isabel, se contagia en los escritos de sus embajadores; ellos reflejan, 
respetuosos, obedientes y fieles, también animosos y cumplidores, la vocación de 
la puntual observancia, del reverente acatamiento, de la devoción y del servicio.31 

La lectura de la correspondencia entre unos y otros, dando origen así a 
todo un género literario, se convierte de este modo en un testimonio singular 
de la historia de este periodo. 

La última referencia a Gonzalo de Beteta en la documentación sobre re-
laciones internacionales de Antonio de la Torre la encontramos en una carta 
de 14 de mayo de 1484, dirigida al vicecanciller de Sixto IV, en la que el rey 
Fernando agradece a Rodrigo de Borja que se ocupe de sus negocios a raíz de 
la muerte de su embajador. Lo hace, además, en los siguientes términos: 

La muerte de Beteta nos ha mucho desplazido, e quedamos obligado a vuestra 
reuerendisima paternidat haya tomado por encomendados nuestros negocios 
con el reuerendisimo cardenal de Girona. De su virtut esso y mas speramos. Nos 
entenderemos, lo mas presto que podamos, en embiar otro procurar a essa corte, 
bien instruido de nuestra voluntat, con el qual usara vuestra paternitat, por nuestro 
amor, de su acostumbrado officio.32 

El fallecimiento del embajador el 27 de marzo de 1484 generó, al menos 
en términos relativos, una crisis diplomática en los inicios de la historia de la 
embajada española en la Santa Sede en la Edad Moderna. El motivo no fue 
otro que, dado que en esa fecha esta no disponía todavía de una residencia 
fija,33 algo que no ocurriría hasta mediados del siglo XVII, al morir Gonzalo 

31	 Miguel Ángel Ochoa Brun, Embajadas y embajadores en la Historia de España (Madrid: Aguilar, 
2002), 79.

32	 De la Torre, Documentos sobre relaciones internacionales..., tomo III, 61.
33	 A este respecto, Alberto Arduini, afirmaba que «Dai documenti del tempo non resulta dove quei 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

125Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

de Beteta, aunque sí que había tenido tiempo de hacer testamento, nada, en 
cambio, parece que dejó dicho sobre la documentación que obraba en su poder 
y de cómo había que proceder con ella. Dado que no lo había previsto, y al 
tratarse de documentación, en algunos casos, bastante sensible, fue necesario 
adoptar algunas medidas concretas. Como señaló en su momento José María 
Pou, al escribir sobre los archivos de la embajada española cerca de la Santa 
Sede, «las personalidades más notables de la colonia española, muy numerosa 
ya entonces, procuraron recoger en lugar seguro y secreto los papeles oficiales 
de aquel ministro difunto para entregárselos a su sucesor».34 Entre quienes se 
hicieron cargo de todo ello seguro que ocupó un lugar muy destacado Alfonso 
de Paradinas, obispo de Ciudad Rodrigo, al que el propio Beteta había nombrado 
como su albacea testamentario y sobre el que ya volveremos más adelante por 
cuanto todo parece indicar que fue también el responsable de todo lo relativo 
a su enterramiento y el sepulcro que es objeto de estudio en este trabajo. 

La principal fuente que se ha venido manejando hasta ahora en relación 
con este episodio es un manuscrito perteneciente a la Biblioteca Menéndez Pe-
layo (Santander),35 en el que se da cuenta de la muerte en Roma del embajador 
y de cómo se procedió con respecto a los papeles de la embajada que tenía en 
su poder. El mismo empieza diciendo: 

Los señores D. Fernando y Dña. Ysabel Reyes Catholicos embiaron por embaxador al 
Sumo Pontifice Sixto IV, habiendo concluido su legación volvió a la Corte D. Gonzalo 
de Veteta caballero del orden de Santiago de la Espada, pero habiendo sido preciso 
volver con el mismo empleo a Roma al mismo Pontifice, murió el 27 de marzo de 
1484. Aunque hizo testamento y dexó por su albacea testamentario a Monseñor 
Alfonso de Paradinas, obispo de Ciudad Rodrigo, no dispuso cosa alguna de los 
papeles de sus majestades, pues solo dixo en el (que) los papeles pertenecientes a 
los serenísimos reyes mis amos, mis testamentarios ayudaran a entregarlos a quien 
los dichos reyes catholicos mandaren y en el interim se cerrarán hasta la disposición 
que sirvieran dar.36 

plenipotenziari spagnoli facessero stanza durante il loro passaggio in Roma, ma si suppone che, 
dalla erezione delle Casa nazionali di San Giacomo, in Piazza Navona, e di quella di Monserrato, 
che diede il nome alla attuale via, questa fossero le residenze provvisorie degli accreditati da Rei di 
Castiglia e di Aragone. Il primo ambasciatore accreditato con carattere permanente presso la Santa 
Sede fu nominato del 1482, nella persona di Gonzalo de Beteta... Si ignora la residenza di questo 
primo ambasciatore, come pure degli altri personaggi che gli succedettero nella carica, fin verso 
le fine del XVI secolo, tra i quale citiamo alcuni che diedero maggior lustro alla chiesa e alla loro 
patria» (Alberto Arduini, «ĹAmbasciata di Spagna presso la Santa Sede dalle origini ad oggi», 
Ĺ Illustrazione Vaticana 1 [1936]: 23).

34	 José María Pou y Marti, «Los archivos de la embajada española cerca de la Santa Sede», Studi e Testi 
165 (1952): 298.

35	 «Embaxador de S. M. que murió en Roma sin hauer en ella Agente de Su Magestad, y sin hauerse 
encontrado Pliego Zerrado lo que se executo acerca de los papeles de la Embaxada en 27 de marzo 
de 1484», Manuscrito de la Biblioteca Menéndez Pelayo, Santander (España): M-81, fol. 35r.

36	 «Embaxador de S. M. que murió en Roma», fol. 35r-36r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

126 Juan Manuel Martín García

Prosigue después, y con todo detalle, sobre lo que se hizo con los docu-
mentos que el embajador tenía en su casa de Roma. 

La segunda parte del manuscrito incorpora un despacho de ambos reyes, 
con fecha 18 de septiembre de 1484, dirigido a Alfonso de Paradinas y demás 
diputados de la Nación española en la corte de Roma respecto de este mismo 
asunto.37 Por un lado, se contiene en él su aprobación con respecto al proceder 
del obispo de Ciudad Rodrigo en este asunto para continuar, después, confir-
mando todo lo que este venía haciendo respecto de la Iglesia de Santiago de 
los Españoles: 

Lo que vos estades faciendo –le dicen– en la gran fábrica del templo para la Nación 
a vuestras espensas e a vuestra hacienda propia va bajo la protección e invocación 
de el bien aventurado Apostol Señor Santiago, luz y Patrón de las Españas, e guiador 
de los Reyes de ellas e del glorioso san Ildefonso, Arzobispo de Toledo, e las que a 
su expensas y gasto promueven dichos Diputados para el mayor culto divino, lustre 
e decoro de nuestras magetades e de la misma Nación [...].38 

Después de hacer también algunas otras alusiones, que recuperaremos 
en su momento, respecto de su intervención en el sepulcro del embajador, se 
vuelve otra vez a esta otra cuestión de la que venimos hablando, añadiendo a 
todo lo ya señalado que: 

agradeciéndoos lo que tan acertadamente y con mucho seso havedes fecho en 
nuestro Real servicio, nos ha parecido muy conveniente e correspondiente a nues-
tra Real gratitud el daros las gracias por vuestro zelo, e atención acia nuestros 
intereses e en su resguardo e cautela quedando con todo acaso e estimación a el 
cuidado que havedes tenido en este negocio, en que se reconoce bastantemente 
la gran capacidad de vuestro seso, e con quanta atención asistides en esa Corte 
empleado e atentas obras de cariad decorosas e útiles a la Nación de suma es-
timación de ellas, e lo que mirades con particular atención nuestros intereses e 
todo muy digno de nuestra Real complacencia e agrado, e por tales motivos os 
aprobamos enteramente vuestra conducta, porque la havedes llevado con toda 
atención e cauthela, e havedes fecho lo mismo que nos hubiésemos podido facer, 
e facieramos en semejante caso improviso que nos no hauiamos pensado, pues 
no hauiendo a la sazón en Roma otro criado nuestro en quien se pudiesen fiar 
nuestros despachos e papeles, ninguna persona podía hauer mas digna ni de mayor 
confianza de la corona Real quanto los Diputados de dicha Nación que cuydan 
de la execuión de las fundaciones e Hospitalidad que dexó el expresado Ynfante 
D. Henrique, entonces senador de Roma, después tercero de este nombre Rey de 
Castilla e de león nuestro precedesor e segundo abuelo [...].39

37	 «Despacho del Rey D. Fernando, y la Reyna D.ª Ysabel de 18 de Setiembre de 1484, al Obispo 
Paradinas, y Diputados de la Nacion tocante a la Muerte de D. Gonzalo de Veteta su Embaxador en 
Roma», Manuscrito de la Biblioteca Menéndez Pelayo, Santander (España): M-81, fol. 37r-47v. 

38	 «Despacho del Rey D. Fernando», fol. 38r.
39	 «Despacho del Rey D. Fernando», fol. 39r-40r.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

127Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Lo que sigue a todo ello son una serie de indicaciones por parte de los 
Reyes Católicos que vendrían a demostrar el papel que ellos mismos recono-
cieron a su política internacional y, en ella, a los agentes que lo hacían posible, 
entre quienes se destacaba la contribución del propio Gonzalo de Beteta como 
su embajador y procurador en la corte de Roma. No obstante, como han ad-
vertido algunos autores, implicaría dar por válido en su conjunto todo cuanto 
se contiene en esos documentos que conforman el manuscrito al que venimos 
aludiendo, ya que hay algunas dudas, más allá de ciertos hechos que sí que 
están confirmados, que se refieren sobre todo al enfoque general que parece 
inspirar su propia redacción. Como ha advertido Nieto Soria, se introducen aquí 

expresiones y planteamientos que no pudieron responder al criterio de los Reyes Ca-
tólicos y sí, en cambio, al de un típico enfoque regalista de la cuestión, precisamente 
en un contexto, como el de mediados del siglo XVIII, en que se está desplegando 
un esfuerzo extraordinario para la expansión del Patronato Real, pareciendo llegar 
ahora ese esfuerzo a incorporar al ámbito de acción de los derechos patronales a 
las fundaciones pías existentes en Roma.40 

En definitiva, como advierte el historiador, una reconstrucción del pasado 
para justificar algunas decisiones del tiempo presente que no restan, en absoluto, 
ningún protagonismo a la misión diplomática de Gonzalo de Beteta. 

En cualquier caso, si tomamos en consideración lo temprano de su par-
ticipación en misiones diplomáticas al más alto nivel y el que fuera comisio-
nado para ello hasta en tres ocasiones, no cabe duda que deba figurar en la 
historiografía de los inicios de la Monarquía Hispánica como el primero de los 
embajadores de ese incipiente Estado Moderno que se inicia durante el reinado 
de los Reyes Católicos. 

4. La tumba renacentista del embajador Gonzalo de Beteta
En su relación con la Santa Sede, 

la Diplomacia de los Reyes Católicos, tuvo, como se ha referido, un permanente 
escenario de actuación en Roma, donde los Embajadores españoles estrenaron la 
forma de representación permanente y se acomodaron a vivir. Algunos, incluso, 
a morir. En la Urbe murió, efectivamente, el alcalde Gonzalo de Beteta, Embaja-
dor de los Reyes Católicos. Su muerte le trajo la ventura de ser sepultado en una 
iglesia romana, Santiago de los Españoles, la iglesia nacional castellana, sita en la 
hermosa Piazza Navona, que había sido lugar de los paganos Juegos Agonales en 
la Antigüedad.41

Las primeras noticias documentales que tenemos en relación con este 
sepulcro provienen, una vez más, del manuscrito antes citado de la Biblioteca 

40	 Nieto Soria, «La Nación Española de Roma», 118.
41	 Ochoa Brun, Historia de la Diplomacia española, 539.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

128 Juan Manuel Martín García

Menéndez Pelayo (Santander). En el despacho que con fecha 18 de septiembre 
de 1484 los monarcas trasladan a Alfonso de Paradinas y demás diputados de la 
colonia española en Roma, después de referir todo lo relativo a los documentos 
que habían quedado bajo su custodia mientras se resolvía el envío allí de un 
nuevo embajador, estos afirman lo siguiente: 

[...] ansi mismo que es os aprobasemos el rotulo del letrero que vos Reverendo Padre 
Obispo de Ciudad Rodrigo juzgades combeniente como testamentario del dicho D. 
Gonzalo fazer poner a la piedra de su sepultura, cuyas honras y funerales decides 
havedes fecho celebrar con el lucimiento correspondiente a la calidad e carácter 
de su persona e conocida familia [...].42 

Un poco más adelante, refiriéndose de nuevo a este mismo asunto, se indica: 

El letrero que vos Reverendo Obispo de Ciudad Rodrigo nos decid que tenedes 
animo como albacea e executor testamentario de poner al sepulcro de dicho D. 
Gonzalo en latín, como nos asegurades se estila en esa Corte, e como crehedes 
sea mas honesto e decoroso a un criado de nuestra casa e corte os lo aprobamos e 
pedimos assi lo executedes, volviéndoos la minuta que nos remitistes para en su 
conformidad lo practiquedes en la pared de la iglesia que havedes fabricado, e que 
vos le havedes aparejado, uniformandoos a la voluntad del difunto, junto a la pila 
del Aguabendita [...].43 

Respecto de su ubicación original, apoyando la referencia que ya se cita en 
ese despacho de los Reyes Católicos, las principales noticias antes de su traslado, 
como ya veremos, al claustro de la Iglesia de Santa María de Montserrat, las 
ofrecen Elías Tormo y el padre Francesco Russo, siendo ambos la base a partir 
de la cual se han apoyado otros autores posteriores.44 El primero, en su sencilla 
descripción de la tumba que se encuentra en uno de los dos volúmenes de sus 
Monumentos de españoles en Roma y de portugueses e hispano-americanos (1942), 
transcribe a partir de lo contenido en los códices del archivo del Palacio de 
España, sede de la Embajada de España ante la Santa Sede, que el sepulcro se 
encontraba «al muro de la puerta de la Sacristía, a mano derecha».45 El segundo 
resulta mucho más preciso a la hora de describir su ubicación, señalando lo 
siguiente: 

La sesta cappella era dedicata a SS. Pietro e Paolo e fu costruita nel 1571 da Giulia 
Pacentino, per comisione di Alfonso Ramirez de Arellano. Tra questa cappella e la 

42	 «Despacho del Rey D. Fernando», fol. 39r.
43	 «Despacho del Rey D. Fernando», fol. 41r-41v.
44	 Stefano Albiero, La Iglesia de Santiago de los Españoles en Roma y su entorno entre los siglos XV y 

XIX. Una historia a través del dibujo (Tesis Doctoral). Madrid, ETS de Arquitectura de la Universidad 
Politécnica de Madrid, 2014, 236.

45	 Elías Tormo, Monumentos de españoles en Roma y de portugueses e hispano-americanos. Tomo I 
(Madrid, 1940), 67.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

129Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

porta minore di Piazza Navona v’era il bellissimo monumento funebre di Gonzalvo 
di Veteta, eretto nel 1484. Era formato con l’arca con l’iscrizione su di essa era stesa 
la figura del personaggio, racchiusa in un arco marmoreo scolpito, poggiante su 
finissimi pilastrini, coronati da capiteli; vero capolavoro di arte Rinascimentale.46 

Sorprende que en otras fuentes, como el llamado Manuscrito Capitolino, 
que ha estudiado en profundidad Rosa Vázquez Santos y que, como ella misma 
afirma, «constituye una suerte de libro de sepulturas, ya que describe minu-
ciosamente la iglesia transcribiendo cada una de las inscripciones que en ella 
existían e indicando el lugar concreto en que se hallaban»,47 no obstante, nada 
se menciona allí respecto del sepulcro de Gonzalo de Beteta. Este manuscrito 
data de mediados del siglo XVII y es contemporáneo de algunas de las guías de 
Roma de esa época, como las de Girolamo Franzini (Le cose meravigliose delĺ alma 
cittá di Roma. Venecia, 1588) o Pompilio Totti (Ritratto di Roma moderna. Roma, 
1638), textos en los que es posible encontrar referencias a numerosos sepulcros 
del último tercio del siglo XV y hasta sus posibles autores aunque sin mención 
alguna a la tumba del embajador soriano.48 Donde sí que hay referencia, no 
tanto al sepulcro sino a la inscripción es, al menos, en dos obras de los siglos 
XVI y XVIII respectivamente. La primera es el Monumentorum Italiae, quae hoc 
nostro saeculo & à Christianis posita sunt libri quatuor, publicado en 1592 en 
Helmstedt, Alemania (edición a cargo de Laurentius Schrader de Halberstadt).49 
En cuanto a la segunda, procede del volumen Inscription Vrbis. Hispania, de 
Pierluigi Galletti.50 No obstante, la colección de inscripciones sepulcrales más 
conocida aunque no la más completa para el caso particular de Santiago de los 
Españoles porque se llevó a cabo mientras se estaba produciendo el traslado 
de gran parte de sus obras a Santa María de Montserrat, es la realizada ya en 
el siglo XIX por Vincenzo Forcella en su Iscrizioni delle chiese e d’altri edificii di 
Roma dal secolo XI fino ai giorni nostri.51 El epitafio de la tumba de Gonzalo de 
Beteta se incluye en el tercero de los volúmenes de esta colección.

46	 Francesco Russo, «Nostra Signora del Sacro Cuore (Già S. Giacomo degli Spagnoli)», Le chiese di 
Roma illustrate 105 (1969).

47	 Rosa Vázquez Santos, «La Iglesia de San Giacomo degli Spagnoli a la luz del Manuscrito 15449 
del Archivio Storico Capitolino y otras fuentes del siglo XVII». En Roma y España: un crisol de 
la cultura europea en la Edad Moderna, coord. por Carlos Hernández Sancho (Madrid: Sociedad 
Estatal para la Acción Exterior, 2007), 667.

48	 Sobre este asunto: Rosa Vázquez Santos, «San Giacomo degli Spagnoli en las guías de Roma y otras 
fuentes para la historia del arte», Anthologica Annua 48-49 (2001-2002): 703-726; Alicia Cámara, «De 
España a Roma. Peregrinar con guía en el Siglo de Oro». En Roma y España: un crisol de la cultura 
europea en la Edad Moderna, coord. por Carlos Hernández Sancho (Madrid: Sociedad Estatal para 
la Acción Exterior, 2007), 767-780.

49	 Lorenz Schrader, ed., Monumentorum Italiae, quae hoc nostro saeculo & à Christianis posita sunt 
libri quatuor (Helmstedt: Jacob Lucius el Transilvano, 1592). 

50	 Pierluigi Galletti, Inscription Vrbis. Hispania. Vaticans Manuscripts, Vat. lat. 7917.
51	 Vincenzo Forcella, Iscrizioni delle chiese e d’altri edificii di Roma dal secolo XI fino ai giorni nostri 

(Roma: Coi Tipi di Ludovido Cecchini, 1877), 215.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

130 Juan Manuel Martín García

Tras el abandono de la Iglesia de Santiago de los Españoles, asunto que 
ha sido también tema de estudio en relación con la presencia de España en 
Roma, particularmente afectada por las vicisitudes históricas de la época, en 
particular, por los daños sufridos durante la invasión de las tropas francesas 
en tiempos de Napoleón se optó, como ha señalado Demetrio Mansilla 

por unirla a la de Santa María de Montserrat, perteneciente a la Corona de Aragón, 
y así quedar unificada la vida religiosa de la colonia española en Roma. Ante el pe-
ligro que corría de perderse y deteriorarse su gran riqueza monumental de altares, 
tumbas y lápidas sepulcrales se pensó en trasladarlas a Santa María de Montserrat, 
como así se hizo. Con ello esta última iglesia se vio sensiblemente enriquecida.52 

De este modo, el sepulcro de Gonzalo de Beteta acabaría siendo instalado 
en una de las paredes del claustro de esta otra fundación donde ha permanecido 
desde entonces hasta la actualidad. 

Por otro lado, de confirmarse la autenticidad de al menos parte de las no-
ticias que se recogen en el Manuscrito de la Biblioteca Menéndez Pelayo, más 
allá de las apreciaciones que ya se han hecho respecto del verdadero alcance 
que podrían tener los argumentos que se vierten en él, queda demostrada 
la intervención de Paradinas en todo lo relativo al encargo e instalación en 
la Iglesia de Santiago de los Españoles del sepulcro de embajador Beteta. En 
cualquier caso, tal constatación está también en el epitafio del propio sepulcro, 
donde se afirma que fue el obispo de Ciudad Rodrigo quien, a expensas suya 
y como testamentario del embajador, se hizo cargo de todo lo relativo a su 
enterramiento y, por tanto, de la gestión que permitió contratar e instalar este 
sepulcro que forma parte, a su vez, de la serie de tumbas renacentistas que 
conocemos de otros embajadores, prelados y nobles castellanos de esta época. 
Por lo que respecta a los primeros, entre quienes se incluye a Gonzalo de Beteta, 

los grandes embajadores del siglo XV hispánico han dejado unas póstumas huellas, 
testimonios palpables de su amor al arte. Son los sepulcros en que algunos reposan 
muestras relevantes de la escultura de la época [...] en las iglesias romanas, el arte 
sepulcral elegante y exquisito del Renacimiento ha dejado vestigios memorables.53 

Aunque no hay constancia documental, más allá de lo señalado, que permita 
reforzar la vinculación entre Beteta y Paradinas, ambos murieron además con 
un año de diferencia, el hecho que el embajador le encomendara al entonces 
gobernador del lugar por entonces más significativo de esa incipiente y poderosa 
comunidad hispana en la corte de Roma, podría entenderse como el resultado 

52	 Demetrio Mansilla, «Alfonso Paradinas, obispo de Ciudad Rodrigo (1469-1485)», Scripta Theologica 
16 (1984): 381.

53	 Miguel Ángel Ochoa Brun, «La Diplomacia española y el Renacimiento». En Diplomacia y Huma-
nismo, ed. por José Manuel Aniel Quiroga, Miguel Ángel Ochoa Brun, José María Alonso Gamo y 
Alfonso de la Serna (Madrid: Fundación Pastor de Estudios Clásicos, 1989), 47.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

131Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

de la relación entre ambos personajes y hasta del papel que el primero podría 
haber tenido más allá de sus responsabilidades diplomáticas en todo lo relativo 
a la Iglesia de Santiago de los Españoles. Y aunque sobre ello no hay nada en 
concreto en las instrucciones que recibió durante el tiempo que actuó como 
embajador en la Santa Sede, no parece que pudiera quedar ajeno a todo lo que 
rodea la historia de esta fundación en un momento tan determinante como ese. 
En este sentido, como afirmó en su momento Justo Fernández Alonso, «el hecho 
de que no exista memoria alguna espiritual de este embajador en los libros del 
archivo demuestra que no hizo ninguna fundación especial, pero esto no quiere 
decir que su ayuda no fuera preciosa para Alfonso de Paradinas».54 La decisión 
de ser enterrado allí, como ya habían manifestado y lo seguirán haciendo otros 
personajes notables de la época, de lo que queda como testimonio parcial o 
total algunos de sus sepulcros, expresa su apoyo hacia esta institución, lo que 
permitió además la intervención en ella de artistas de la ciudad y de fuera 
de Roma, especialmente lombardos, que convierten a la iglesia y el hospital 
aledaño en un interesante laboratorio de la arquitectura y las artes plásticas 
del Renacimiento romano. En opinión de José Ángel Rivera de las Heras, un 
importante estudioso de la Iglesia Nacional Española en Roma, 

los embajadores hispanos encontraron siempre acogida en esta iglesia, al igual que 
en la de Santa María de Montserrat, ya que la peregrinante sede de la embajada 
tuvo su acomodo en una casa cercana a la iglesia. Esta relación y vecindad se puso 
especialmente de relieve con motivo del fallecimiento del primer embajador perma-
nente, el soriano Gonzalo de Beteta, cuyos restos fueron piadosamente recogidos 
por el fundador y gobernador Alfonso de Paradinas, así como sus documentos, que 
custodió debidamente hasta la llegada del nuevo embajador de los Reyes Católicos, 
a los cuales informó de ambos hechos.55

Quedaría por confirmar, aunque en ausencia de documentación no es 
posible hacerlo ahora, el papel que tendrían Paradinas o el propio embajador 
a la hora de elegir y gestionar el encargo para el sepulcro. Si consideramos, de 
nuevo, lo que parece que le trasladan los monarcas al primero de ellos sobre el 
epitafio y lo que se dice en él respecto de su intervención en la instalación de 
la tumba, podría pensarse en una participación directa del obispo de Ciudad 
Rodrigo. Por otro lado, según han señalado algunos autores, parece que Gonzalo 
de Beteta al dictar su testamento poco antes de morir, no habría descuidado 
lo relativo a su sepulcro en la Iglesia de Santiago de los Españoles, sobre todo 
teniendo en cuenta que durante esos últimos años en los que desplegó su activi-
dad diplomática, se estaban llevando a cabo, gracias al mecenazgo y patrocinio 
de Alfonso de Paradinas, una serie de intervenciones en aquel lugar destinadas 
a hacer de él una referencia singular de esa colonia española, como demuestra 

54	 Fernández Alonso, «Las Iglesias Nacionales de España en Roma», 38.
55	 José Ángel Rivera de las Heras, La Iglesia Nacional Española de Santiago y Montserrat de Roma 

(Roma: Iglesia Nacional Española de Santiago y Montserrat, 2018), 18.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

132 Juan Manuel Martín García

la presencia allí de arquitectos, canteros y otros artistas representativos del 
Renacimiento italiano. 

Se trata de un sepulcro de tipo parietal que sigue muy de cerca el modelo 
de tumba mural renacentista. Recupera, como ya venía siendo frecuente en 
monumentos funerarios italianos del Quattrocento, la tumba en arcosolio, ins-
pirada a su vez en la tradición arquitectónica del mundo clásico romano y de 
la tardoantigüedad. Este tipo de sepultura, caracterizado por su integración en 
el muro y la disposición de un arco de medio punto sobre el espacio funerario, 
evocaba un legado clásico y cristiano a la vez, lo cual le otorgaba una conno-
tación simbólica de permanencia, dignidad y trascendencia. 

Fig. 2. Tumba de Gonzalo de Beteta, (detalle), 1484. 
Iglesia de Santa María de Montserrat de los Españoles, Roma. 

Imagen de Genaro Escudero Ojeda



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

133Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

La parte inferior del conjunto está constituida por un zócalo flanqueado 
a ambos lados por motivos heráldicos y entre ellos un friso escultórico con 
veneras que alternan una valva plana y otra convexa —claramente inspiradas 
en la Ostrea jacobaea, tal como fue descrita por Carl von Linneo (1707–1778)— 
ornamentadas con cintas que otorgan dinamismo y textura a la composición. 
Todo el friso, además, está recorrido por una guirnalda de ovas y cuentas 
que pende de anillas situadas entre cada una de las conchas, conformando 
un lenguaje ornamental que remite al vocabulario decorativo de raíz clásica, 
reinterpretado por la estética renacentista. 

En cuanto a los escudos, el de la izquierda representa la cruz de la Orden 
de Santiago, a la que pertenecía Gonzalo de Beteta como caballero santiaguista. 
Esta cruz se presenta con brazos terminados en flor de lis estilizada, e incor-
pora una panela en la empuñadura y una venera en su centro. Por su parte, el 
escudo de la derecha hace referencia a las armas de la familia del embajador, 
que son las del señorío de Molina, y muestra «un castillo de plata en campo de 
azur, bajo el cual se disponen dos ruedas de molino superpuestas del mismo 
metal», como atestiguan diversas fuentes genealógicas. 

Dentro del arco principal se encuentra la cama sepulcral como elemento 
esencial del programa funerario. Sus extremos están decorados a modo de 
grifos y palmetas que remiten también a fórmulas iconográficas y decorativas 
de la tradición ornamental grecorromana recuperadas y difundidas a lo largo 
de esta centuria. En el centro, una cartela con letras prácticamente ilegibles 
hasta que ha podido ser recuperada gracias a los trabajos de restauración del 
monumento funerario llevados a cabo en 2022.56 La inscripción, en latín, a la 
que se ya se refirieron los Reyes Católicos en su despacho al obispo Paradinas, 
dice lo siguiente: 

GVNDISALVO DE VETETA SANCTI IACOBI DE SPATHA MILITI
NOBILI GENERE QVI CVM FERNARNDI REGIS ET HELISABET
HISPANIAE REGINAE APVD SIXTVM III PONT MAX LEGATIONE
SUMMA CVM LAVDE FVNCTVS IN PATRIAM AD REGES REDISSETOB
ADEVNDEM PONT ITERUM ORATOR MISSVS MORTEM NONESTISS
OBIIT ANNO SALVTIS MCCCCLXXXIIII XXVII M MARTII
ALFONSVS CIVITAENT EPISCOPVS EX TESTAMENTO POSVIT

56	 Agradecemos la información facilitada por el Rector de la Iglesia Nacional de España en Roma, D. 
José Jaime Brosel Gavilá, en relación con el Informe sobre la restauración del cenotafio del embaja-
dor Gonzalo de Beteta, realizado por Giacomo Perna. Ha resultado de gran utilidad para conocer el 
estado de conservación de este monumento así como los trabajos llevados a cabo como parte de un 
riguroso proceso de restauración devolviendo al sepulcro su integridad visual y su valor histórico.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

134 Juan Manuel Martín García

La traducción de esta inscripción es la siguiente:

Gonzalo de Beteta, caballero de la Espada de Santiago,
de noble linaje, quien, habiendo cumplido con gran elogio

una embajada ante el papa Sixto IV en nombre del rey Fernando 
y la reina Isabel de España, regresó a la patria

y fue enviado nuevamente como orador ante el mismo pontífice,
murió santamente el 27 de marzo del año de gracia 1484.

Alfonso, obispo de Ciudad Rodrigo, lo mandó colocar según testamento.

La figura yacente de Gonzalo de Beteta se sitúa sobre un lecho mortuorio tallado 
con pliegues amplios y de buena factura, que denotan un cierto virtuosismo técnico de 
quien pudiera haber sido su autor. Su cabeza descansa sobre dos almohadones bordados 
y con borlas en las esquinas dispuestos en plano inclinado para que la figura pueda 
ser vista sin problemas que denotan, además, un tratamiento delicado del mármol y, 
de nuevo, un notable dominio del oficio escultórico.

Gonzalo de Beteta viste el hábito propio de su clase, con la túnica y manto de 
los Caballeros de la Orden de Santiago, sobresaliendo en este último, de nuevo, la 
cruz que en este caso aparece cosida o bordada en el lado derecho del pecho y una 
cadena de eslabones gruesos, posiblemente alusiva a su cargo como alcaide de Soria 
o a otros puestos administrativos y militares de relevancia. El rostro está realizado 
con un delicado idealismo que, no obstante, permite trazar unos rasgos más o menos 
individualizados que permiten distinguir las facciones principales del embajador. 
El peinado responde a la moda de la segunda mitad del siglo XV: una melena lisa y 
cortada de forma gradual de arriba abajo, acompañada de un bonete o gorro, liso y 
de paño, muy característico del Renacimiento.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

135Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

En cuanto al espacio superior del sepulcro —el luneto—, ahora ocupado con 
una ventana en la nueva ubicación del sepulcro en el claustro de la Iglesia de Santa 
María de Montserrat, sugiere que originalmente existió un paramento decorativo en 
ese espacio, que probablemente pudo estar decorado con relieves o, lo más seguro, 
con algún tipo de representación pictórica que no se ha conservado. Esta probabi-
lidad se sustenta en otros ejemplos bien documentados, aunque a día de hoy ya no 
quede rastro de este tipo de intervenciones ni siquiera en ellos.57 Este sería el caso, 
por la especial relación que tiene con todo lo concerniente al sepulcro de Gonzalo 
de Beteta, del sepulcro de Alfonso de Paradinas —fallecido solo un año después que 
Beteta y responsable de su entierro—. Como han demostrado los estudios de autores 
como Anna Cavallaro o Carlo la Bella, entre otros, en sus trabajos sobre Antoniazzo 
Romano, uno de los artistas más representativos de la pintura romana en la segunda 
mitad del siglo XV, los contactos entre este y el grupo de escultores que se hicieron 
cargo de la mayor parte de los monumentos funerarios que en esas décadas se fueron 
instalando en las dependencias de la Iglesia de Santiago de los Españoles y en otros 
templos de la ciudad de Roma, permite aventurar que no todo se limitaría a lo co-
nocido por la documentación que existe al respecto de la decoración de la tumba de 
Paradinas y algunas intervenciones posteriores del pintor en otras dependencias de la 
iglesia nacional española. Justo Fernández, en su estudio sobre esta iglesia, destaca la 
relevancia de la participación de Antoniazzo, que debe valorarse como 

57	 Begoña Alonso Ruiz, «La reforma de la iglesia de Santiago de los Españoles en Roma durante el 
reinado de los Reyes Católicos», Anthologica Annua 70 (2023): 71.

Fig. 3. Tumba de Gonzalo de Beteta (detalle), 1484. 
Iglesia de Santa María de Montserrat de los Españoles, Roma. 

Imagen de Genaro Escudero Ojeda



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

136 Juan Manuel Martín García

una aportación bastante importante, si hemos de juzgar por sus honorarios, pues 
cobró del administrador Alfonso Carrillo la cantidad de dieciocho ducados de oro 
de cámara; a fines de diciembre [de 1486] ya había dado fin a su trabajo, pues el 
31 de ese mes se le pagaban los últimos ocho ducados que solo había de cobrar una 
vez hubiera terminado. No sabemos exactamente el objeto de esta intervención 
pictórica de Antoniazzo Romano, si bien se puede sospechar que sería policromar 
el sarcófago [del obispo de Ciudad Rodrigo] de una manera parecida a como lo 
sería, unos cuantos años más tarde, la cantoria construida por Pietro Torrigiani por 
comisión de Diego Meléndez Valdés.58 

Este tipo de asociaciones entre escultura y pintura no resulta nada ex-
traordinario pues, como es sabido y así está ampliamente documentado en otros 
muchos ejemplos de la época, 

si concretò in ottemperanza alla consuetudine di dotare i monumenti marmorei di 
una colorazione e dell’eventuale corredo di una decorazione pittorica. L’originaria 
policromia della scultura quattrocentesca, vittima dei mutamenti di gusto ancor 
più che del progressivo deterioramento dei pigmenti, purtroppo resta oggi sostan-
zialmente valutabile tramite le indicazioni fornite dai documenti, se non nei casi 
in cui gli esiti, spesso inattesi, di interventi di restauro hanno messo a disposizione 
degli studi preziose restituzioni materiali.59 

En el sepulcro del embajador Gonzalo de Beteta, como ya se ha indicado 
con anterioridad, la limpieza que se llevó a cabo durante la restauración rea-
lizada en 2022 reveló la presencia de restos de dorado en la superficie pétrea, 
en particular, pudieron identificarse algunas muestras de color ocre en uno de 
los cojines y en las borlas de este, así como en la túnica del yacente e incluso 
en algunas partes del friso que decora el arco que da cobijo a toda la sepultura, 
lo que confirma que el monumento estuvo originariamente policromado. 

Todo el conjunto sepulcral se enmarca por un gran arco de medio punto 
sostenido sobre dos pilastras ornamentadas con relieves que reproducen un estilo 
muy común en la época y que evocan motivos inspirados en la tradición romana. 
En este caso, una composición integrada por un búcaro, de formas estilizadas 
que se apoya sobre un pequeño basamento, del que brotan algunos tallos de 
acanto y otros motivos vegetales que constituyen un recurso muy frecuente en 
este tipo de representaciones. La decoración se completa con la imagen de un 
águila en el extremo superior cuya iconografía, tomada también del mundo 
antiguo, resulta muy habitual en la época. En los capiteles que se sitúan sobre 
ambas pilastras volvemos a encontrar un repertorio de motivos vegetales, con 
acantos, roleos y palmetas de una gran estilización que sirven de base a un 
segundo capitel con glifos y hojas sobre las que apoyan las molduras de base 

58	 Fernández Alonso, «Las Iglesias Nacionales de España en Roma», 66.
59	 Carlo La Bella, «Incontri di Antoniazzo Romano con la scultura». En Antoniazzo Romano. Pictor 

Urbis 1435/1440 – 1508, dir. por Anna Cavallaro y Stefano Petrocchi (Milano: Silvana Editore, 2013), 
50.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

137Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

recta que actúan casi como una pequeña imposta sobre la que se apoya el arco. 
Según se desprende, una vez más, del informe previo a la restauración del se-
pulcro, elaborado por Giacomo Perna, «i due capitelli, probabilmente aggiunti 
in un secondo momento, non sono costituiti da materiale lapideo ma in malta e 
stucco», tal y como se ha podido constatar una vez realizada la limpieza de todo 
el conjunto. En cuanto al arco, presenta una decoración bastante discreta, a base 
de una cinta de lazo ondulada, con pequeños botones de piedra en su interior, 
situada entre dos molduras que otorgan equilibrio y mesura a todo el conjunto. 

Este sepulcro constituye, en definitiva, una muestra bastante notable del 
arte funerario renacentista, que se presenta asimismo como el resultado de una 
compleja interacción entre formas escultóricas, programas iconográficos y prác-
ticas devocionales propias del periodo. La revalorización reciente de esta obra 
gracias a su restauración ha permitido no solo recuperar elementos materiales 
perdidos, sino también redescubrir un capítulo significativo de este mecenazgo 
artístico vinculado a la diplomacia hispana en la corte de Roma durante las 
últimas décadas del siglo XV. Como acertadamente ha señalado Nieto Soria, 
este despliegue diplomático en torno al pontificado, que se incrementa de forma 
exponencial durante el reinado de los Reyes Católicos, nos ofrece 

abundantes ejemplos de personajes que dan a su actividad diplomática un acusa-
do perfil cultural. Precisamente, una consecuencia en este caso artística, de esta 
aumentativa presencia, sería la construcción en Roma en aquella centuria de la 
iglesia de Santiago de los Españoles, junto con los encargos artísticos que se llevan 
a cabo por estos personajes en el medio romano articulándose todo en una estruc-
tura institucionalizada de representación estable de los intereses de los castellanos 
en la Ciudad Eterna, mediante la demanda nación española en Roma, que pronto 
desarrollaría toda una forma orgánica de funcionamiento.60 

Podríamos decir que la tumba renacentista del embajador Gonzalo de Be-
teta bien puede considerarse una muestra singular, sobre todo por lo temprano 
de su realización —no en vano sería la primera tumba renacentista del primer 
embajador permanente— que expresa también las consideraciones artísticas 
de la actividad diplomática.

Cuando Elías Tormo lo incluye en el tomo que dedica al claustro de Santa 
María de Montserrat, al describir los sepulcros que fueron trasladados allí desde su 
emplazamiento original, afirma —en relación con este del embajador Beteta— lo 
siguiente: «Púsole el monumento el obispo de Ciudad Rodrigo, Alfonso, es decir, 
Paradinas; realizándolo el artista que construíale S. Giacomo-degli-Spagnoli».61 
La falta de precisión con respecto a quién se podría estar refiriendo no puede 

60	 José María Nieto Soria, «La dimensión cultural de la diplomacia». En El intercambio artístico entre 
los reinos hispanos y las cortes europeas en la Baja Edad Media, coord. por María Concepción Cos-
men Alonso, María Victoria Herráez Ortega y María Pellón Gómez-Calcerrada (León: Universidad 
de León, 2009), 22.

61	 Tormo, Monumentos de españoles en Roma», 83.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

138 Juan Manuel Martín García

interpretarse de otro modo que la dificultad para establecer una filiación que la 
ausencia de documentación no permite concretar. Parece necesario, por tanto, 
intentar reconstruir cuál sería el ambiente artístico que en ese último tercio 
del cuatrocientos se daba cita en la Iglesia Nacional de España para apuntar 
algunas hipótesis al respecto. Lo primero que debe señalarse es que la tumba 
en su conjunto muestra una clara influencia de la escultura funeraria romana 
del siglo XV, en particular, se halla muy vinculada a los trabajos mucho mejor 
documentados en otros casos de talleres toscanos y, sobre todo, lombardos 
muy activos en Roma en esas fechas, lo que permitiría sugerir que el sepulcro 
de Beteta bien pudo haber sido realizado por alguno de los integrantes de 
cualquiera de estos talleres. 

Hasta ahora ninguno de los estudios que se han realizado sobre la Iglesia 
de Santiago de los Españoles ni sobre algunos de los artistas que allí trabajaron 
han podido avanzar nada en relación con la posible autoría de este monumento 
funerario. La mayoría de las aportaciones que se han hecho se refieren, sobre todo, 
a los casos más sobresalientes y contemporáneos en el tiempo al de Gonzalo de 
Beteta, como son las tumbas de Juan Alfonso de Mella (1467), Juan de Fuensalida 
(1498) y la del propio Alfonso de Paradinas (1485). Y es en torno a ellos, y desde 
fechas muy tempranas, que se menciona a los dos artistas que pudieron tener 
una participación directa en su realización: Andrea Bregno y Luigi Capponi da 
Milano, considerado este último por algunos autores como discípulo del primero. 
Ambos, en cualquier caso, de origen lombardo, lo que confirma —como ha seña-
lado, entre otros, Miguel Ángel Aramburu-Zabala62— la primacía que tuvieron 
los arquitectos y otros maestros procedentes de la misma zona en el entorno de 
la Iglesia Nacional de España en Roma, tienen documentada su presencia en 
esta ciudad en los últimos decenios del siglo XV y primeros años del siguiente. 

En un primer momento la atribución de algunos de estos sepulcros, como 
el de Juan de Fuensalida y Alfonso de Paradinas, se relacionó con Capponi. 
Domenico Gnoli, a finales del siglo XIX, apunta la intervención del escultor 
lombardo en el monumento funerario del obispo de Ciudad Rodrigo o, en todo 
caso, su afinidad estilística, afirmando en este sentido que 

in parecchi piccoli monumenti, per esempio in quelli del cardinali Ammannati e de 
la madre, nel chiostro di Sant́ Agostino, ora Ministero della Marina, in quello del 
vescovo De Paradinas nella Chiesa di Montserrato [...] trovano caratteri delĺ arte 
del Capponi; ma non tutti, ne così certi ed evidente come negli altri [...] Forse in 
più minuto riscontro potrà farsi ritrovare con sicurezza la sua mano in alcune altre 
delle tanto opera di scultura delĺ ultimo ventennio del Quattrocento; per ora basti 
averne, con un gruppo d ópera certe, determinato i caratteri.63 

62	 Miguel Ángel Aramburu-Zabala, «La Iglesia y Hospital de Santiago de los Españoles. El papel del 
arquitecto en la Roma del Renacimiento», Anuario del Departamento de Historia y Teoría del Arte 
III (1991): 31-42.

63	 Domenico Gnoli, «Luigi Capponi», Archivio Storico dell´arte VI (1893): 100.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

139Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Esa misma valoración haría décadas más tarde Carlo Cecchelli cuando al 
mencionar, de nuevo, el arca de mármol molto semplice de Paradinas dice que 

«forse ne fu autore Luigi Capponi poiché chi vediamo tutte le caratterische della sua 
arte, fra cui elegante festoni di mazzetti e di frutta legati ad un filo», extendiendo 
también su filiación al sepulcro de Juan de Fuensalida, «copia di quello del de Pa-
radiñas, e forś anche il ciborio, variante di quello dei S.S. Quattro».64 

64	 Carlo Cecchelli, «Una Chiesa insigne sul novo corso del Rinascimento», Roma, Rivista di studi e di 
vita romana 14 (1936): 328.

Fig. 4. Andrea Bregno (atribución), Tumba de Juan de Fuensalida, siglo XVI.  
Iglesia de Santa María de Montserrat de los Españoles, Roma 

(Monumento funerario del obispo Juan de Fuensalida, 
por Peter1936F bajo licencia CC-BY-SA-4.0)

https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Peter1936F


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

140 Juan Manuel Martín García

A pesar de las relaciones estilísticas entre estos monumentos y los rasgos 
generales del arte de Luigi Capponi, sin embargo, conviene señalar que su impli-
cación en ellos no termina de confirmarse desde el punto de vista documental, 
en particular, en relación con lo que pudo ser su intervención en el sepulcro de 
Alfonso de Paradinas. Francesco Negri afirma que la primera referencia que sitúa 
al escultor en Roma es de 1485, el mismo año de la muerte del obispo. Se trata 
de un documento notarial, fechado a 8 de julio, mediante el cual los magistri 
marmorari Jacobus Dominici de la Pietra de Carraria y Aloysius Petri Capponis 
de Mediolano, acordaban con el comitente “Jeronimo de Viateliis de Perusio” 
los términos contractuales para la erección de una sepulturam marmoream en 
la Iglesia de San Clemente destinada al enterramiento de Giovanni Francesco 
Brusati.65 A partir de la información suministrada por este documento y otro 
posterior de 1496, que se refiere a su participación en el altar para la Iglesia de 
Santa Maria della Consolazione,66 en el que Luigi Capponi se comprometía a 

65	 Imagen disponible en Catalogo generale dei Beni Culturali: Giovan Francesco Brusati (https://
catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1200757807-1). 

66	 Imagen disponible en: Corinna Tania Gallori, «La capella di Antonio e Michele Bonsi in San Gre-
gorio al Celio e alcuni sultori lombardi a Roma», Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 
44 (2019/2020): 169-204 (https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/rjbh/article/downlo-
ad/95005/89783). 

Fig. 5. Andrea Bregno (atribución), Tumba de Alfonso de Paradinas, siglo XVI.  
Iglesia de Santa María de Montserrat de los Españoles, Roma 

(Monumento funerario del obispo Alfonso de Paradinas, 
por Peter1936F bajo licencia CC-BY-SA-4.0)

https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1200757807-1
https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1200757807-1
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/rjbh/article/download/95005/89783
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/rjbh/article/download/95005/89783
https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Peter1936F


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

141Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

realizar una de las tablas del mismo con la representación de Cristo crucificado, 
María y San Juan Evangelista, en un plazo de nueve meses, y por cuyo trabajo 
recibiría 87 ducados de cámara, podemos confirmar que se situaría al frente 
de un número cada vez mayor de obras más o menos atribuidas aunque no 
siempre dadas por ciertas. En este contexto, como se ha afirmado en algunas 
de las biografías del escultor, 

L’origine milanese e alcuni caratteri dell’arte del Capponi, soprattutto i modi del 
panneggio e il gusto per i particolari realistici, hanno posto il problema se la sua 
educazione artistica si sia sviluppata nell’ambito della bottega dell’Amadeo o, a 
Roma, nella cerchia di un altro artista ugualmente lombardo, Andrea Bregno.67 

Aparece, de este modo, su relación con ese otro maestro, Andrea Bregno, 
que a diferencia de Capponi, sí que podemos afirmar que trabajó en estas 
décadas en distintos encargos para la Iglesia de Santiago de los Españoles y 
muy posiblemente en algunos de los monumentos funerarios que ya se han 
mencionado anteriormente. De hecho, como en su momento señaló Justo 
Fernández, 

según se deduce del libro del camarlengo, fue el sepulcro de Paradinas el único al 
menos de los posteriores al año 1485, cuyos gastos corrieron a cargo de la adminis-
tración de la iglesia y hospital, ya que allí se encuentran repetidamente asentadas las 
cantidades con que se fueron pagando en diversas ocasiones los trabajos de ejecución 
del sepulcro indicado; el autor del mismo es un “magister Andreas marmoraius”, 
el cual bien se puede identificar con Andrea Brego, que parece es el mismo que el 
llamado Andrea di Montecavallo (1418-1503) y que tanto trabajó por entonces en 
Roma, dando una aportación decisiva al arte sepulcral renacentista; por su trabajo 
se le pagaron, en tres veces, el 14 de septiembre y el 3 de octubre de 1486, y por 
fin el 3 de marzo de 1487, treinta y cinco ducados de oro de cámara.68 

Su paternidad artística se podría extender también, por la similitud que 
existe entre ambos, al sepulcro de Juan de Fuensalida, realizado apenas una 
década después. La correspondencia tanto compositiva como ornamental entre 
los dos mausoleos, al menos en lo que se ha conservado de ellos, es tan evidente 
que parece no hay lugar a dudas sobre que estamos ante el trabajo que, en lo 
esencial, fue realizado por un mismo artista. La documentación que ya se ha 
referido respecto de la participación del pintor Antoniazzo Romano en la tumba 
de Paradinas, no obstante, haría de él un conjunto mucho más monumental 
como consecuencia del programa pictórico que se le encargó para incluir dentro 
del arcosolio que daría cobijo a todo el sepulcro. 

67	 Giovanna Casadei, «Capponi, Luigi», Dizionario Biografico degli italiani 19 (1976) https://www.
treccani.it/enciclopedia/luigi-capponi_res-d954dfbd-87e9-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Bio-
grafico)/ 

68	 Justo Fernández Alonso, «Santiago de los Españoles de Roma, en el siglo XVI», Anthologica Annua 
6 (1958): 47.

https://www.treccani.it/enciclopedia/luigi-capponi_res-d954dfbd-87e9-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/luigi-capponi_res-d954dfbd-87e9-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/luigi-capponi_res-d954dfbd-87e9-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Biografico)/


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

142 Juan Manuel Martín García

A Andrea Bregno también se atribuyen otros sepulcros que actualmente 
se encuentran en el claustro de Santa María de Montserrat, como el de Diego 
Meléndez de Valdés, muerto en 1506, que otros autores asocian en realidad con 
Pietro Torrigiano, o la lauda sepulcral de Rodrigo Sánchez de Arévalo, obispo 
de Palencia, fallecido en 1476, en cuya capilla de la Iglesia de Santiago de los 
Españoles, según consta por descripciones antiguas parece que es donde estaba 
instalado el sepulcro de Gonzalo de Beteta. 

Esa misma paternidad se ha querido extender a otros monumentos fu-
nerarios que corrieron la misma suerte del traslado a una nueva ubicación 
en el siglo XIX. Al menos, en aquellos más sobresalientes como el de Juan de 
Mella,69 cardenal de Zamora, y Fernando de Córdoba. No obstante, como ya se 
ha señalado también para estos y para el resto, entre los que se encontraría el 
del embajador Gonzalo de Beteta, todos ellos 

son anónimos y solo hipotéticamente puede aventurarse una identificación de sus 
autores; en realidad todos ellos pertenecen a la misma escuela de Andrea Bregno, 
casi seguramente a alguno de tantos discípulos de quienes se sirvió para cumplir 
los muchos encargos que recibió en Roma en los últimos decenios del siglo XV.70 

Bien pudo ser uno de ellos, de nuevo, Luigi Capponi, como ya hemos re-
ferido, al que autores como Demetrio Mansilla, en su biografía de Alfonso de 
Paradinas, llegó a afirmar que se le podía atribuir directamente la tumba del 
embajador. En la actualidad, su autoría está documentada solo en unas pocas 
obras, mientras son muchos más numerosos los trabajos que simplemente se 
le pueden atribuir como resultado de estudios y análisis comparativos. Este 
sería el caso del monumento funerario de los hermanos Antonio y Michele 
Bonsi (Iglesia de San Gregorio Magno),71 en el que destaca los dos bustos que 
representan el retrato de los fallecidos recuperando, de este modo, un modelo 
de gran tradición clásica.72 Y, para esta misma iglesia, un antipendium para el 
altar de San Gregorio que pudo ser encargado directamente por uno de los dos 
hermanos. También se le atribuye, aunque sin ninguna certeza, el sepulcro de 
Lorenzo Oddone Colonna, conservado en el atrio de la Basílica de los Santos 
Apóstoles de Roma, donde de nuevo recupera la referencia a la antigüedad 
mediante el empleo de la imago clipeata. Sin embargo, en relación a este últi-

69	 Imagen disponible en: Rivera de las Heras, José Ángel, “El cardenal Juan Alfonso de Mella y su 
vinculación a obras artísticas en Roma y Zamora en el siglo XV”, Anthologica Annua 65 (2018): 
149-212 (https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/11/rivera-de-las-heras). 

70	 Fernández Alonso, «Santiago de los Españoles de Roma, en el siglo XVI», 49.
71	 Imagen disponible en: Corinna Tania Gallori, «La capella di Antonio e Michele Bonsi in San Gre-

gorio al Celio e alcuni sultori lombardi a Roma», Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 
44 (2019/2020): 169-204 (https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/rjbh/article/downlo-
ad/95005/89783).

72	 Corinna Tania Gallori, «La capella di Antonio e Michele Bonsi in San Gregorio al Celio e alcuni 
sultori lombardi a Roma», Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 44 (2019/2020): 169-204.

https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/11/rivera-de-las-heras
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/rjbh/article/download/95005/89783
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/rjbh/article/download/95005/89783


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

143Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

mo, dado que la única referencia documental sobre su llegada a Roma es de 
1485 y el protonotario apostólico había fallecido un año antes, el mismo que 
el embajador Beteta, difícilmente se podría mantener esta atribución, en uno y 
otro caso, al maestro lombardo. Más seguridad, en cambio, parece que existe en 
cuanto a su atribución del que pudo ser la tumba de su maestro Andrea Bregno 
en Santa Maria sopra Minerva.73

Otro escultor contemporáneo y activo en Roma en estas mismas fechas 
fue Giovanni Dalmata, también de origen lombardo y a menudo relacionado 
con Andrea Bregno, con el que comparte ciertas coincidencias de estilo y de 
contexto que permiten pensar en una posible colaboración entre ambos, hasta 
el punto que también podría haber recurrido a él el obispo Paradinas para al-
gunos de los trabajos que en esos años se estaban llevando a cabo en la Iglesia 
de Santiago de los Españoles, haciendo plausible que formara parte de su taller. 

Un análisis estilístico y compositivo del monumento funerario de Gonzalo de 
Beteta y el resto de obras relacionadas o atribuidas a estos artistas, aun cuando 
no permite avanzar hacia lo que podría ser el establecimiento de una autoría 
que solo la documentación puede confirmar, en cambio, contribuye a enmarcar 
su realización en un contexto más o menos definido e integrado por artistas 
que en ese momento gozaban de gran prestigio. En este sentido, en cuanto a 
la composición se refiere, su organización muestra bastante coincidencia con 
los sepulcros de Cristoforo della Rovere (Andrea Bregno) y del ya mencionado 
de Francesco Brusati (Luigi Capponi). 

73	 Imagen disponible en Catalogo generale dei Beni Culturali: Monumento funebre dedicato allo 
scultore e architetto Andrea Bregno (https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticPro-
perty/1200219066-0).

https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1200219066-0
https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1200219066-0


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

144 Juan Manuel Martín García

Fig. 6. Andrea Bregno, Tumba de Cristoforo della Rovere, siglo XV. 
Iglesia de Santa María del Popolo, Roma 

(Monumento funerario de Cristoforo della Rovere, por Sailko bajo licencia CC-BY-3.0)

https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Sailko


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

145Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Por otra parte, la figura del yacente recuerda también la expresión de 
uno de los hermanos de la tumba de Antonio y Michele Bonsi, mientras que el 
tratamiento dado, por ejemplo, a los pliegues del lecho fúnebre encuentra cierto 
paralelismo con los que se labraron para el sepulcro de Lorenzo Oddone Colonna, 
que como ya se ha comentado, también se ha atribuido, aunque sin ninguna 
certeza, a Capponi. Este análisis se puede extender, asimismo, a otros elemen-
tos escultóricos y decorativos que no solo por su recurrencia a ciertas fórmulas 
clásicas sino el sentido general dado a la ornamentación bien podría asociarse 
con otros monumentos funerarios de la época que se han puesto en relación 
con Bregno, Capponi o Giovanni Dalmata, es decir, con los representantes de 
la llamada escuela lombarda romana. No puede faltar tampoco la referencia a 
ciertos elementos iconográficos que en un contexto como este resultan también 
muy significativos. Como ha señalado Rosa Vázquez en alusión a la presencia 
iconográfica de Santiago el Mayor en la ciudad de Roma, 

el vínculo entre el culto a Santiago y la peregrinación se mantuvo en la Roma del 
siglo XV, reflejándose en la iconografía de las iglesias de titularidad jacobea, sobre 
todo en la nueva iglesia y hospital de San Giacomo degli Spagnoli, en la que Andrea 
Bregno (1418-1506) y su escuela cubrieron de conchas y bordones el sepulcro de su 
fundador, el obispo de Ciudad Rodrigo Alfonso de Paradinas (obispo, 1469-1485), y 
cincelaron esculturas del Apóstol en sepulcros como el de Juan de Mella (cardenal, 
1465-1467). La prolífica escuela formada en torno al célebre escultor fue también 
responsable de algunas de las esculturas del santo peregrino que, gracias a la 
devoción privada, ornaron los sepulcros de altos dignatarios del clero romano.74 

Un buen ejemplo de todo ello también lo encontramos en la tumba de 
Gonzalo de Beteta donde, como ya se ha descrito con anterioridad, son varios 
los elementos que aluden a la orden santiaguista y el culto relacionado con ella. 

Considerando todo lo anterior, y dado que no parece que pueda existir 
confirmación documental en otro sentido, debemos pensar que, por lo que 
respecta al sepulcro del embajador Beteta, estaríamos ante una de esas obras 
que sale del taller o la bottega de Andrea Bregno cuyo catálogo no deja de ser 
revisado y aumentado con nuevas atribuciones a partir de estudios diversos como 
el que se publicó en 2008, bajo la dirección de Claudio Crescentini y Claudio 
Strinati,75 sobre la base del que ya realizara en su momento, a mediados de 
la década de 1920, Emilio Lavagnino.76 En cualquier caso, tampoco podemos 
pasar por alto lo que ya en su momento afirmó Justo Fernández a partir de 

74	 Rosa Vázquez Santos, «Primeras conclusiones sobre el culto y la iconografía de Santiago el Mayor 
en la ciudad de Roma», Archivo Español de Arte LXXXIII, 329 (2010): 16.

75	 Claudio Crescentini y Claudio Strinati, Andrea Bregno. Il senso della forma nella cultura artística 
del Rinascimento (Firenze: Maschietto Editore, 2008).

76	 Emilio Lavagnino, «Andrea Bregno e la sua bottega», Rivista di Storia dell ´arte mediovale e moderna 
e d´arte decorativa 27 (1924-1925): 247-263.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

146 Juan Manuel Martín García

lo que, a su vez, había observado Carlo Cecchelli,77 según el cual, a la hora 
de intentar aventurarse hacia quienes intervinieron en la ejecución de este y 
otros muchos monumentos funerarios de Santiago de los Españoles y de otras 
iglesias romanas, no convendría olvidar que «los artistas que trabajaban en 
los sepulcros no siempre eran otra cosa que hábiles “mestieranti”»,78 es decir, 
artesanos dispuestos a ejecutar lo que otros maestros se encargaban de diseñar 
a partir de lo contenido en los acuerdos o contratos estipulados con quienes 
actuaban como promotores de muchas de estas obras; en el caso particular de 
esta tumba, por decisión del obispo Paradinas, a quien Gonzalo de Beteta había 
dispuesto que fuera su albacea testamentario. 

Sea como fuere, como ya ha quedado dicho, se trata de «uno de los más 
bellos ejemplares de los monumentos sepulcrales de la segunda mitad del 
cuatrocento»79 que expresa la voluntad hacia ese deseo de renovación que 
se relaciona también con las nuevas formas de representación que habría de 
ocupar una posición muy destacada entre los miembros de la Diplomacia de 
los Reyes Católicos.

5. A modo de conclusión
Este análisis en torno a la tumba renacentista del que la historiografía viene 

considerando como el primer embajador con carácter permanente en la corte 
de Roma, nos permite acceder a un universo de una extraordinaria riqueza, del 
que es posible extraer, como ha afirmado uno de los grandes especialistas en 
la historia de la Diplomacia española, dos importantes conclusiones: 

La primera sería proclamar el hecho de una simbiosis entre la función diplomática 
y el mundo humanístico y artístico del Renacimiento europeo. La segunda sería 
alegar simplemente una coincidencia entre algunos personajes del ámbito de la 
cultura y algunas funciones que, en ciertos momentos de sus vidas, el azar los 
llevó a desempeñar.80 

No en vano, son muchos los que reconocemos que se puede hablar de una 
Diplomacia del Renacimiento cuya esfera de acción es mucho más amplia de lo 
que en un primer momento se pudiera considerar. 

En primer lugar, aunque es cierto que la actividad diplomática está presente 
en la historia de la civilización prácticamente desde que tiene lugar la aparición 
de los primeros organismos de poder que representan estados, reinos o incluso 
imperios, no es menos cierto que su conformación tal y como la conocemos en la 
actualidad y sobre todo su dimensión de actividad permanente desplegada por 

77	 Cecchelli, «Una Chiesa insigne», 330.
78	 Fernández Alonso, «Santiago de los Españoles de Roma, en el siglo XVI», 49.
79	 Mansilla, «Alfonso de Paradinas», 375.
80	 Ochoa Brun, «La Diplomacia española y el Renacimiento», 60.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

147Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

los estados europeos como parte de sus mecanismos de legitimación y represen-
tación acontece a raíz de la inauguración del mundo moderno o renacentista.

En segundo lugar, la diplomacia debe ser vista como la expresión más 
acabada de las novedades, conquistas y logros de la época renacentista debiendo 
figurar al mismo nivel que el resto de aspiraciones que caracterizan este periodo, 
desde la política a la cultura, desde la sociedad a las convulsiones espirituales 
y religiosas del periodo.

En tercer lugar, no cabe duda que la diplomacia se integra perfectamente 
en el ambiente propio de la civilización renacentista pues tiene reservado un 
puesto de honor en aquel mundo basado con frecuencia no solo en lo que se 
quiere declarar sino en la forma en que ello se lleva a cabo en un escenario en 
el que la expresión, las ideas y los gestos tenían un papel fundamental.

No extraña, por tanto, si decimos que la diplomacia constituye un elemento 
esencial de comprensión de la cultura del Renacimiento, participando al mismo 
nivel que el resto de factores o categorías que definen un paisaje cultural propio 
en el que también toma partida la caracterización de ese espacio geohistórico y 
político que representa Europa en los albores del mundo moderno. Una situación 
que para el caso de la monarquía hispánica constituye un hecho de especial 
trascendencia, como ha señalado, por ejemplo, Anna Maria Oliva, al afirmar que: 

Non si può di una moderna diplomazia in Spagna se non dalla seconda metà del XV 
secolo quando lo stato conseguì la propria unità con l’ascensa al trono dei Rei Catto-
lici, che cominciarono ad adottare le nuove forme della diplomazia rinascimentale 
italiana. Questo istituto, adottato da Ferdinando e Isabella quale istrumento della 
loro politica, venne così ad assumere con vigore ed efficacia un ruolo determinante 
nella costruzione del moderno Stato spagnolo, nato dalla trasformazione dei regni 
medioevali che lo costituivano. É in questo contesto che va valutata la costituzione 
da parte del sovrano di ambasciate permanente presso le principali capital euro-
pee e soprattutto quella accreditata presso la Curia romana per la quale possiamo 
individuare una serie cronologica relativamente completa di ambasciatori residenti 
a partire del 1480 con Gonzalo Betta.81

Por otro lado, será también durante el Renacimiento cuando asistimos a 
un desarrollo extraordinario en relación con la proliferación de monumentos 
funerarios, de aquellas tumbas humanistas, como las define Pope-Hennessy,82 que 
muy pronto llenaron las capillas de las iglesias, conventos y monasterios de casi 
todas las ciudades, hasta tal punto que se puede afirmar que si la biografía será 
durante el Renacimiento uno de los más importantes géneros y legados literarios, 
la construcción de sepulcros lo será también desde el punto de vista de las artes. 

81	 Anna Maria Oliva, «La diplomazia dei Rei Cattolici presso la Curia romana». En Sardegna, Spagna 
e Mediterraneo dai re cattolici al secolo d´oro, ed. por Bruno Anata y Giovanni Murgia (Roma: 
Carocci Editore, 2004), 57-58.

82	 John Pope-Hennessy, La escultura italiana del Renacimiento (Madrid: Nerea, 1989).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

148 Juan Manuel Martín García

El impulso por trascender los límites de la existencia terrenal mediante 
este tipo de expresiones artísticas y culturales constituye un rasgo definitorio 
del horizonte mental y simbólico que representa el Renacimiento, y aunque no 
se trata de algo exclusivo de este período, sí que podemos afirmar que tales 
monumentos funerarios adquieren ahora una significación casi inédita al con-
figurarse como testimonios de la expresión de esos valores morales, políticos, 
sociales y culturales que se distinguen claramente, por ejemplo, de sus prede-
cesores medievales. Estas obras, inmortalizan la memoria de sus comitentes, 
al tiempo que se convierten en un símbolo también de las inquietudes del 
momento histórico que marca el tránsito hacia la modernidad. Como ya ha 
quedado trazado en otros trabajos previos dedicados a este asunto,83 se trata 
de un fenómeno que tuvo particular resonancia entre algunos de los agentes 
de la diplomacia desplegada por los Reyes Católicos durante su reinado, ha-
ciendo de estas tumbas una expresión de alto contenido simbólico que no solo 
cabe inscribir en ese marco de resignificación de la muerte, característico del 
pensamiento renacentista, por cuanto también lo es desde el punto de vista 
de lo que se ha llamado el culto al Estado. Un culto que, para estos embajado-
res, «se tradujo en obedecer los mandatos de los monarcas y en identificarse 
con sus intereses» al tiempo que también «contribuyó de forma decisiva a la 
resurrección de la retórica clásica».84 Una buena muestra de esa retórica es lo 
que, como ya se ha referido, se puede leer en el epitafio de la tumba de Gon-
zalo de Beteta, aquél que el obispo de Ciudad Rodrigo «tenedes animo como 
albacea e executor testamentario de poner al sepulcro de dicho D. Gonzalo en 
latin, como nos asegurades se estila en esa Corte». Epitafio que, recuperada 
ya su legibilidad tras la limpieza y restauración a la que ha sido sometido el 
monumento funerario del embajador, se esfuerza en destacar, por encima de 
cualquier otra consideración, su contribución a la historia de la Diplomacia: QVI 
CVM FERNARNDI REGIS ET HELISABET HISPANIAE REGINAE APVD SIXTVM 
III PONT MAX LEGATIONE SUMMA CVM LAVDE FVNCTVS. 

83	 Vid., entre otros, Juan Manuel Martín García, «Diplomacia y cultura en la Edad Moderna: Italia, 
España y la difusión del Renacimiento». En Creación artística y mecenazgo en el desarrollo cultu-
ral del Mediterráneo en la Edad Moderna, coord. y ed. por Rosario Camacho Martínez, Eduardo 
Asenjo Rubio y Belén Calderón Roca (Málaga: Universidad de Málaga, 2011), 597-616; Juan Manuel 
Martín García, «Las misiones diplomáticas y el despliegue artístico en los inicios de la Monarquía 
Hispánica: algunos ejemplos singulares». En El despliegue artístico en la Monarquía Hispánica (ss. 
XVI-XVIII). Contextos y perspectivas, ed. por José Policarpo Cruz Cabrera y David García Cueto 
(Granada: Universidad de Granada, 2022), 25-40.

84	 Tomás González Roldán, Fremiot Hernández González y Pilar Saquero Suárez-Somonte, Diplomacia 
y humanismo en el siglo XV. Edición, crítica, traducción y notas de las Allegationes super conquista 
Insularum Canariae contra portugalenses de Alfonso de Cartagena (Madrid: Cuadernos de la UNED, 
2004), 15.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

149Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Bibliografía
Albiero, Stefania. La Iglesia de Santiago de los Españoles en Roma y su entorno 

entre los siglos XV y XIX. Una historia a través del dibujo (Tesis Doctoral). 
Madrid: ETS de Arquitectura de la Universidad Politécnica de Madrid, 
2014: https://oa.upm.es/35018/. 

Alonso Ruiz, Begoña. «Santiago de los Españoles y el modelo de iglesia salón 
en Roma». En Roma y España: un crisol de la cultura europea en la Edad 
Moderna, coordinado por Carlos José Hernando Sancho, 173-188. Madrid: 
Sociedad Estatal para la Acción Exterior, 2007.

Alonso Ruiz, Begoña. «La reforma de la iglesia de Santiago de los Españoles en 
Roma durante el reinado de los Reyes Católicos». Anthologica Annua 70 
(2023): 63-99: https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/
view/163.

Aramburu-Zabala. Miguel Ángel. «La Iglesia y Hospital de Santiago de los Es-
pañoles. El papel del arquitecto en la Roma del Renacimiento». Anuario 
del Departamento de Historia y Teoría del Arte III (1991): 31-42: https://
revistas.uam.es/anuario/article/view/2604. 

Arduini, Alberto. «Ĺ Ambasciata di Spagna presso la Santa Sede dalle origini 
ad oggi». Ĺ Illustrazione Vaticana 1 (1936): 23-26.

Calvo Peláez, Manuel. Embajadores de los Reyes Católicos en la Ciudad Eterna: 
una simbiosis entre Diplomacia y Renovación Artística (Trabajo fin de 
Grado). Santander: Universidad de Cantabria, 2019: http://hdl.handle.
net/10902/15553.

Cámara, Alicia. «De España a Roma. Peregrinar con guía en el Siglo de Oro». 
En Roma y España: un crisol de la cultura europea en la Edad Moderna, 
coordinado por Carlos José Hernando Sancho, 767-780. Madrid: Sociedad 
Estatal para la Acción Exterior, 2007.

Cantatore, Flavia (a cura di). Il Tempietto di Bramante nel Monastero di San 
Pietro in Montorio. Roma: Edizioni Quasar, 2017.

Casadei, Giovanna. «Capponi. Luigi». Dizionario Biografico degli italiani, 19 
(1976): https://www.treccani.it/enciclopedia/luigi-capponi_res-d954dfbd-
87e9-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Biografico)/. 

Cavallaro, Anna y Petrocchi, Stefano (dir.). Antoniazzo Romano. Pictor Urbis, 
1435/1440-1508. Milano: Silvana Editore, 2013. 

Cecchelli, Carlo. «Una Chiesa insigne sul novo corso del Rinascimento». Roma, 
Rivista di studi e di vita romana 14 (1936): 325-335.

Crescentini, Claudio y Strinati, Claudio. Andrea Bregno. Il senso della forma 
nella cultura artística del Rinascimento. Firenze: Maschietto Editore, 2008.

De Andrés Martínez, Gregorio. «Los códices visigóticos de Jorge de Beteta en 
la Biblioteca del Escorial». Celtiberia 51 (1976): 101-107.

De la Torre, Antonio. Documentos sobre relaciones internacionales de los Reyes 

https://oa.upm.es/35018/
https://revistas.uam.es/anuario/article/view/2604
https://revistas.uam.es/anuario/article/view/2604
http://hdl.handle.net/10902/15553
http://hdl.handle.net/10902/15553
https://www.treccani.it/enciclopedia/luigi-capponi_res-d954dfbd-87e9-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/luigi-capponi_res-d954dfbd-87e9-11dc-8e9d-0016357eee51_(Dizionario-Biografico)/


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

150 Juan Manuel Martín García

Católicos. Barcelona: CSIC, 1949.
Fernández Alonso, Justo. «Las Iglesias Nacionales de España en Roma. Sus 

orígenes». Anthologica Annua 4 (1956): 9-96: https://anthologicaannua.
com/index.php/revista/article/view/484. 

Fernández Alonso, Justo. «Santiago de los Españoles de Roma, en el siglo XVI». 
Anthologica Annua 6 (1958): 9-122: https://anthologicaannua.com/index.
php/revista/article/view/469. 

Fernández de Córdova Miralles, Álvaro. «Reyes Católicos: mutaciones y 
permanencias de un paradigma político en la Roma del Renacimiento» 
En Roma y España: un crisol de la cultura europea en la Edad Moderna, 
coordinado por Carlos José Hernando Sancho, 133-154. Madrid: Sociedad 
Estatal para la Acción Exterior, 2007.

Fernández de Córdova y Miralles, Álvaro. «Diplomáticos y letrados en Roma 
al servicio de los Reyes Católicos: Francisco Vitale de Noya, Juan Ruiz de 
Medina y Francisco de Rojas». Dicenda. Cuadernos de Filología Hispánica 
32 (2014): 113-154: https://revistas.ucm.es/index.php/DICE/article/
view/47142. 

Forcella, Vincenzo. Iscrizioni delle chiese e d’altri edificii di Roma dal secolo XI 
fino ai giorni nostri. Roma: Coi Tipi di Ludovido Cecchini, 1877.

Galletti, Pierluigi. Inscription Vrbis. Hispania. Vaticans Manuscripts, Vat. lat. 7917.
Gallori, Corinna Tania. «La capella di Antonio e Michele Bonsi in San Grego-

rio al Celio e alcuni sultori lombardi a Roma». Römisches Jahrbuch der 
Bibliotheca Hertziana 44 (2019/2020): 169-204: https://www.biblhertz.
it/3165618/rhjb44_gallori.pdf. 

García Hernán, Enrique. «La iglesia de Santiago de los Españoles en Roma: 
trayectoria de una institución». Anthologica Annua 42 (1995): 297-363: 
https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/230. 

Gnoli, Domenico. «Luigi Capponi». Archivio Storico delĺ arte, VI (1893): 85-101.
González Roldán, Tomás, Hernández González, Fremiot y Saquero Suárez-So-

monte, Pilar. Diplomacia y humanismo en el siglo XV. Edición, crítica, 
traducción y notas de las Allegationes super conquista Insularum Canariae 
contra portugalenses de Alfonso de Cartagena. Madrid: Cuadernos de la 
UNED, 2004.

Higes, Víctor. «Los Mayorazgos de los Beteta». Celtiberia 41 (1971): 109-116.
Higes, Víctor. «Testamento de doña Mayor de Cárdenas Beteta y Vinuesa». 

Celtiberia 47 (1974): 111-122.
La Bella, Carlo. «Incontri di Antoniazzo Romano con la scultura». En Antoniazzo 

Romano. Pictor Urbis 1435/1440 – 1508, dirigido por Anna Cavallaro y 
Stefano Petrocch, 48-55. Milano: Silvana Editore, 2013.

Lavagnino, Emilio. «Andrea Bregno e la sua bottega». Rivista di Storia dell’arte 
mediovale e moderna e d’arte decorativa 27 (1924-1925): 247-263.

https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/484
https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/484
https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/469
https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/469
https://revistas.ucm.es/index.php/DICE/article/view/47142
https://revistas.ucm.es/index.php/DICE/article/view/47142
https://www.biblhertz.it/3165618/rhjb44_gallori.pdf
https://www.biblhertz.it/3165618/rhjb44_gallori.pdf
https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/230


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

151Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

Mansilla, Demetrio. «Alfonso de Paradinas, obispo de Ciudad Rodrigo (1469-
1485)». Scripta Theologica 16 (1984): 359-394: https://revistas.unav.edu/
index.php/scripta-theologica/article/view/20602. 

Martel, Miguel. De la fundación de Soria, del origen de los doce linajes y de las 
antigüedades de esta ciudad [Manuscrito] / por el mismo Miguel Martel, 
natural de Logroño, autor de la Numantina. Madrid: Biblioteca Nacional 
de España, entre 1601 y 1700.

Martín García, Juan Manuel. Arte y diplomacia en el reinado de los Reyes Cató-
licos. Madrid: Fundación Universitaria Española, 2002.

Martín García, Juan Manuel. Íñigo López de Mendoza. El Conde de Tendilla. 
Granada: Comares, 2003.

Martín García, Juan Manuel. «La Diplomacia en la Edad Moderna: perspectivas 
para una construcción de la identidad cultural de Europa». En Europa: 
historia, imagen y mito (I Congreso Internacional «Europa: Historia, Imagen 
y Mito», dirigido por Juan José Ferrer Maestro y Pero Barceló, 487-500. 
Castelló de la Plana: Publicacions de la Universitat Jaume I, D.L., 2008.

Martín García, Juan Manuel. «Diplomacia y cultura en la Edad Moderna: Italia, 
España y la difusión del Renacimiento». En Creación artística y mecenazgo 
en el desarrollo cultural del Mediterráneo en la Edad Moderna, coordinado y 
dirigido por Rosario Camacho Martínez, Eduardo Asenjo Rubio y Calderón 
Roca, Belén, 597-616. Málaga: Universidad de Málaga, 2011.

Martín García, Juan Manuel y Peinado Santaella, Rafael G. «Don Íñigo López de 
Mendoza. II Conde de Tendilla y I Marqués de Mondéjar». En Los Tendilla: 
señores de la Alhambra. Granada. Granada: Patronato de la Alhambra y 
el Generalife, 2016: 55-71. 

Martín García, Juan Manuel. «́ Para el rey nuestro Señor...̀  Fernando el Católi-
co, el conde de Tendilla y la cultura de su tiempo». En Tiempos Modernos. 
Revista Electrónica de Historia Moderna 34 (2017): http://www.tiempos-
modernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/2605.

Martín García, Juan Manuel. «Las misiones diplomáticas y el despliegue artístico 
en los inicios de la Monarquía Hispánica: algunos ejemplos singulares». En 
El despliegue artístico en la Monarquía Hispánica (ss. XVI-XVIII). Contextos 
y perspectivas, editado por José Policarpo Cruz Cabrera y David García 
Cueto, 25-40. Granada: Universidad de Granada, 2022. 

Negri Arnoldi, Francesco. «Luigi di Pietro Capponi da Milano». Arte Lombarda 
6, 2 (1961): 195-201.

Nieto Soria, José María. «La Nación Española de Roma y la embajada del Co-
mendador Santiaguista Gonzalo de Beteta (1484)». Anuario de Estudios 
Medievales 28 (1998): 109-121: https://estudiosmedievales.revistas.csic.
es/index.php/estudiosmedievales/article/view/577. 

Nieto Soria, José Manuel. «Cultura y poder real a fines del medievo: la política 
como representación». En Sociedad e ideologías en la España bajomedieval, 

https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/20602
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/20602
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/2605
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/2605
https://estudiosmedievales.revistas.csic.es/index.php/estudiosmedievales/article/view/577
https://estudiosmedievales.revistas.csic.es/index.php/estudiosmedievales/article/view/577


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

152 Juan Manuel Martín García

7-31. Zaragoza: Universidad de Zaragoza, 2000.
Nieto Soria, José María. «La dimensión cultural de la diplomacia». En El inter-

cambio artístico entre los reinos hispanos y las cortes europeas en la Baja 
Edad Media, coordinado por María Concepción Cosmen Alonso, María 
Victoria Herráez Ortega y María Pellón Gómez-Calcerrada, 15-28. León: 
Universidad de León, 2009.

Ochoa Brun, Miguel Ángel. «La Diplomacia española y el Renacimiento». En 
Diplomacia y Humanismo, editado por José Manuel Aniel Quiroga, Miguel 
Ángel Ochoa Brun, José María Alonso Gamo y Alfonso de la Serna, 29-63. 
Madrid: Fundación Pastor de Estudios Clásicos, 1989.

Ochoa Brun, Miguel Ángel. Historia de la Diplomacia española. Tomo IV: La 
Edad Moderna. Madrid: Biblioteca Diplomática Española, 1995.

Ochoa Brun, Miguel Ángel. Embajadas y embajadores en la Historia de España. 
Madrid: Aguilar, 2002.

Oliva, Anna Maria. «La diplomazia dei Rei Cattolici presso la Curia romana». 
En Sardegna. Spagna e Mediterraneo dai re cattolici al secolo d óro, dirigi-
do por Bruno Anata y Giovanni Murgia, Giovanni, 57-68. Roma: Carocci 
Editore, 2004.

Oliva, Anna Maria. «Gli ambasciatori dei Rei Cattolici presso la Corte di Ales-
sandro VI». En De València a Roma a través dels Borja. València, coordinado 
por Paulino Iradiel y José María Cruselles, 113-145. Valencia: Consellería 
de Cultura, Educació i Esport, 2006.

Pope-Hennessy, John. La escultura italiana del Renacimiento. Madrid: Nerea, 1989. 
Pou y Martí, José María. «Los archivos de la embajada española cerca de Santa 

Sede». Studi e Testi 165 (1952): 297-311.
Rivera de las Heras, José Ángel. La Iglesia Nacional Española de Santiago y 

Montserrat de Roma. Roma: Iglesia Nacional Española de Santiago y 
Montserrat, 2018.

Rivera de las Heras, José Ángel. «El cardenal Juan Alfonso de Mella y su vin-
culación a obras artísticas en Roma y Zamora en el siglo XV». Anthologica 
Annua 65 (2018): 149-212: https://anthologicaannua.com/index.php/
revista/article/view/11/rivera-de-las-heras.

Russo, Francesco. «Nostra Signora del Sacro Cuore (Già S. Giacomo degli Spa-
gnoli)». Le chiese di Roma illustrate 105 (1969).

Schrader, Lorenz, ed. Monumentorum Italiae, quae hoc nostro saeculo & à Chris-
tianis posita sunt libri quatuor. Helmstedt: Jacob Lucius el Transilvano, 1592.

Tormo, Elías. Monumentos de españoles en Roma y de portugueses e hispano-ame-
ricanos. Madrid: Ministerio de Asuntos Exteriores, 1940.

Val Valdivieso, María Isabel. «La urbe, la corte pontificia y el mito imperial: 
la imagen de Roma en los cronistas de los Reyes Católicos». En Roma y 
España: un crisol de la cultura europea en la Edad Moderna, coordinado 

https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/11/rivera-de-las-heras
https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/11/rivera-de-las-heras


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.5 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 109-153

153Gonzalo de Beteta, primer embajador permanente 
de los Reyes Católicos en Roma. Semblanza y legado artístico 
a través de su sepulcro renacentista

por Carlos José Hernando Sánchez, 115-132. Madrid: Sociedad Estatal 
para la Acción Exterior, 2007.

Vaquero Piñeiro, Manuel. «San Giacomo degli Spagnoli a Roma: beni e redditi 
alla fine del XV secolo». Medioevo: Saggi e Rassegne 13 (1988): 143-160.

Vaquero Piñeiro, Manuel. «Il patrimonio immobiliare di San Giacomo degli 
Spagnoli tra la fine del 4́00 e la seconda metà del ´500». Archivio della 
Società Romana di Storia Patria 112 (1989): 269-292.

Vaquero Piñeiro, Manuel. Un patrimonio eclesiástico urbano en la Roma moderna: 
la iglesia-hospital de Santiago de los Españoles (ss. XV-XVII) (Tesis Doctoral 
en microficha). Santander: Universidad de Cantabria, 1993.

Vaquero Piñeiro, Manuel. La renta y las casas el patrimonio inmobiliario de 
Santiago de los Españoles de Roma entre los siglos XV y XVII. Roma: CSIC 
y «L’ERMA» di Bretscheneider, 1999.

Vázquez Santos, Rosa. «San Giacomo degli Spagnoli en las guías de Roma y 
otras fuentes para la historia del arte». Anthologica Annua 48-49 (2001-
2002): 703-726: https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/
view/192. 

Vázquez Santos, Rosa. «San Giacomo degli Spagnoli. Arte e iconografía jacobeos 
en la Roma de los siglos XV al XVII». En San Giacomo e l’Italia [Atti del 
Convengo Internazionale di Studi], dirigido por Paolo Caucci von Saucken, 
827-875. Perugia: Edizioni Compostellane, 2005.

Vázquez Santos, Rosa. «La Iglesia de San Giacomo degli Spagnoli a la luz del 
Manuscrito 15449 del Archivio Storico Capitolino y otras fuentes del siglo 
XVII». En Roma y España: un crisol de la cultura europea en la Edad Mo-
derna, coordinado por Carlos José Hernández Sancho, 667-677. Madrid: 
Sociedad Estatal para la Acción Exterior, 2007.

Vázquez Santos, Rosa. «Primeras conclusiones sobre el culto y la iconografía de 
Santiago el Mayor en la ciudad de Roma». Archivo Español de Arte LXXXIII, 
329 (2010): 1-22: https://archivoespañoldearte.revistas.csic.es/index.php/
aea/article/view/410. 

Visceglia, Maria Antonietta. Roma papale e Spagna diplomatici, nobili e religiosi 
tra due corti. Roma: Bulzoni Editore, 2010.

Zamora, Florentino. «Gonzalo de Beteta, embajador en Roma». Celtiberia VII, 
13 (1957): 129-132.

https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/192
https://anthologicaannua.com/index.php/revista/article/view/192
https://archivoespañoldearte.revistas.csic.es/index.php/aea/article/view/410
https://archivoespañoldearte.revistas.csic.es/index.php/aea/article/view/410




ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6

155ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

Recibido: 20 de octubre de 2025 
Aceptado: 15 de noviembre de 2025

Reivindicación de Jovellanos 
y del ‘Informe de Ley Agraria’ 

por el deán Arboleya*

Rehabilitation of Jovellanos and 
of the ‘Report on Agrarian Law’ by dean Arboleya

Rivendicazione di Jovellanos e del ‘Rapporto sulla 
Legge Agraria’ del decano Arboleya

Juan José Tuñón Escalada 
Instituto Español de Historia Eclesiástica

Roma, Italia
Archivo Capitular de Oviedo

 Oviedo, España
jjtescalada@gmail.com

RESUMEN: Cuando se cumplen dos-
cientos años de la inclusión en el Índice 
de libros prohibidos del Informe de 
Ley Agraria de Jovellanos, se anali-
zan las causas que lo motivaron y las 
circunstancias que acompañaron su 
rehabilitación en 1944. Asimismo, se 
analiza y publica el Dictamen inédito de 
Maximiliano Arboleya, reivindicando 
al autor y la obra.

PALABRAS CLAVE: Jovellanos, Informe 
de Ley Agraria, Inquisición, Reformismo 
borbónico, Arboleya.

ABSTRACT: When two hundred years 
have passed since the inclusion of Jo-
vellanos’s Agrarian Law Report in the 
Index of Prohibited Books, the causes 
that motivated it and the circumstances 
surrounding its rehabilitation in 1944 
are analysed. Likewise, the previously 
unpublished Dictamen of Maximiliano 
Arboleya is analysed and published, 
vindicating the author and the work.

KEYWORDS: Jovellanos, Agrarian Law 
Report, Inquisition, Bourbon reformism, 
Arboleya. 

*	 Este trabajo ha sido realizado con la ayuda del Centro Español de Estudios Histórico-Eclesiásticos 
anejo a la Iglesia Nacional Española de Santiago y Montserrat en Roma en el marco de los proyectos 
de investigación en el año 2025.

RIASSUNTO: Quando si compiono duecento anni dall’inclusione nell’Indice del 
Rapporto sulla Legge Agraria di Jovellanos, si analizzano le cause che l’hanno 
motivata e le circostanze della sua riabilitazione nel 1944. Allo stesso modo 

mailto:jjtescalada@gmail.com


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

156 Juan José Tuñón Escalada

si analizza e pubblica il Parere inedito di Maximiliano Arboleya, rivendicando 
l’autore e l’opera.

PAROLE CHIAVE: Jovellanos, Rapporto sulla Legge Agraria, Inquisizione, 
Riformismo borbonico, Arboleya.

1. Introducción 
Se cumplen doscientos años de la inclusión del Informe de Ley Agraria de 

Gaspar Melchor de Jovellanos en el Índice romano de libros prohibidos. Con-
siderado como una obra sobresaliente en el pensamiento económico y político 
español, desde su publicación hasta la actualidad, ha supuesto un gran reco-
nocimiento al ilustrado asturiano1. Redactado a petición de la Real Sociedad 
Económica de Amigos del País de Madrid, fue elaborado en su casa solariega de 
Gijón durante el destierro que se le impuso en 1790, dándolo por concluido en 
1794. Situación personal que parece justificar el que la Sociedad, tras aprobarlo 
por unanimidad y remitirlo al Consejo de Castilla, al momento de la impresión 
hiciese constar expresamente el nombre del autor. Quizás queriendo acogerse 
al reconocido prestigio del que gozaba Jovellanos y obviar también la desgracia 
política en que se encontraba. Fue publicado por la imprenta de Antonio Sancha 
en el tomo quinto de las Memorias de la Real Sociedad Económica de Madrid 
en 1795 y también de forma exenta en la misma fecha. Haciéndose de esta 
última varias impresiones posteriores que circularon sin los correspondientes 
permisos oficiales, quizás por evitar censuras gubernamentales e inquisitoria-
les, y también para abaratar su precio. Lo que favoreció su rápida difusión y 
amplio reconocimiento. Precisamente en un siglo en el que la vida giraba en 
torno al tradicional ciclo agrario y la agricultura desempeñaba un importante 
papel en el conjunto de la economía y de la sociedad, tanto en España como 
también en toda Europa. Convirtiéndose la agricultura en uno de los asuntos 
más relevantes de la política de los gobiernos en los países europeos. Y dando 
lugar, en el caso de España, al Expediente general de Ley Agraria, incoado por 
el Consejo de Castilla, bajo el reinado de Carlos III e impulsado por el también 
asturiano conde de Campomanes. Éste fue un importante proyecto económico y 
de reforma agraria de España que necesariamente se ha de contar entre aquellos 
factores que, a la postre, motivaron la elaboración por parte de Jovellanos de 
su Informe de Ley Agraria.

Sin embargo, cuando el ilustre polígrafo redacta su obra y sale a la luz será 
ya en el reinado de Carlos IV, con destacados protagonistas políticos como la 
reina María Luisa y el valido Godoy. Período marcado además por un ambiente 
de tensión bélica frente al creciente imperialismo de Inglaterra, pero sobre todo 

1	 Vicent Llombart, «Una nueva mirada al Informe de Ley Agraria de Jovellanos doscientos años 
después», Revista de Historia Económica XIII, n.º 3 (1995): 553-580.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

157Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

contra una Francia en la que ha triunfado ya la Revolución. Desencadenando 
en España una actitud política de prevención e incluso de persecución de las 
ideas ilustradas, bajo la sospecha de favorecer la difusión de sentimientos e 
ideas revolucionarias. Prevenciones y temores que asignarían a la Inquisición 
un importante papel como instrumento de control y extirpación de peligrosas 
ideas de libertad y revolución, devolviéndole un protagonismo que había ido 
perdiendo a lo largo de la centuria. Factores, entre otros, que ayudan a explicar 
que nada más publicarse el Informe, el Santo Oficio ya pusiese su atención sobre 
un escrito que cuestionaba seculares derechos de la Iglesia.

Lo hizo partiendo de una delación anónima, presentada a finales de 
1795, en la que se recogían textualmente varias proposiciones formuladas en 
el Informe que la Sociedad Económica de Madrid dirigía al Consejo de Castilla 
sobre el Expediente de Ley Agraria, publicado en el mencionado tomo V de las 
Memorias de la Sociedad. Delación que dio lugar a que, a mediados del mes de 
enero de 1796, el Consejo de la Suprema, presidido por el Inquisidor General el 
cardenal Lorenzana, remitiese el asunto al Tribunal de Corte para que examinara 
la doctrina delatada2. Procediendo inmediatamente los inquisidores a abrir el 
acostumbrado expediente, ordenando, a su vez, buscar el libro denunciado y 
remitiéndoselo a Fray José Fullana del Convento de Vitoria, para que con otro 
teólogo de su elección y el también Calificador Fr. Tomás Muñoz emitieran su 
dictamen. En marzo del año siguiente la censura de los calificadores estaba 
ya sobre la mesa de los inquisidores de Corte que ordenan se traslade al fiscal. 
Quien, a su vez, propone se proceda a expurgar las proposiciones del tomo V 
de las Memorias y se notifique la censura a la Real Sociedad para que pueda 
ser oída, pero remitiendo previamente el expediente al Consejo de la Suprema. 
Sin embargo, sorprendentemente los miembros del Consejo de la Suprema en 
la sesión de 4 de julio de 1797 lo dan por cerrado con estas taxativas palabras: 
«Que se suspenda este expediente»3.

Esta inesperada y tajante decisión de la Suprema suscita numerosos 
interrogantes sobre las causas y las personas que frenaron drásticamente el 
expediente. Evidentemente, tuvo que haber poderosas razones y elevadas ins-
tancias superiores que pesaran lo suficiente para cerrar el asunto. Haciéndolo 
aún más llamativo el que nada quedase reflejado en él, ni siquiera el parecer 
del Consejo de la Suprema. No obstante, la suspensión, en todo caso, revela 
que Jovellanos contaba con poderosos defensores, como también se la puede 
clasificar de fracaso del Tribunal del Santo Oficio, bien por debilidad o por im-
posición superior. Pero si sus amigos y defensores actúan a su favor y celebran 
el amplio reconocimiento que ha tenido el Informe, no por eso deja Jovellanos 

2	 José Caso González, «Jovellanos y la Inquisición (Un intento inquisitorial de prohibir el “Informe 
sobre Ley Agraria” en 1797», Revista de la Facultad de Filosofía y Letras 7 (1957): 231-259. 

3	 AHN, Inquisición de Corte, leg. 4.473, nº 11: Expediente promovido para la calificación de varias 
proposiciones del “Informe sobre Ley Agraria” de Jovellanos. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

158 Juan José Tuñón Escalada

de estar en el punto de mira de la Inquisición y de tener también poderosos 
enemigos, como la misma reina. Son años difíciles en la vida del prócer gijo-
nés que, antes incluso de que se le abriese el mencionado expediente, ya había 
tropezado con la resistencia de la Inquisición a concederle licencia para que la 
Biblioteca del Instituto pudiera poseer libros prohibidos, a la par que se valía 
de la turbia actuación de terceros para informarse de los que ya poseía4. Una 
inquina del Santo Oficio, avivada por sus ideas desamortizadoras y de reforma 
de la Inquisición, además de estar apoyada por el partido clerical y por sus 
poderosos enemigos personales. Y que si bien fracasa en el asunto del expe-
diente, sin embargo, seguirá adelante lanzando la sospecha y la descalificación 
sobre la persona y las ideas de Jovellanos logrando, a la postre, su encierro en 
Valldemosa y después en Bellver.

Pero, aunque los siete años de prisión del autor y los cuatro siguientes 
marcados por la Guerra de la Independencia condicionaron la difusión del In-
forme en España, no ocurrió lo mismo fuera de nuestras fronteras. Pues cinco 
traducciones, realizadas al francés, inglés, italiano y alemán entre 1806 y 1816, 
evidencian no solo la difusión que alcanzó sino también el aprecio internacional 
que recibió, considerándolo entre las mejores obras económicas españolas de 
su época. Curiosamente la primera traducción se hizo al francés y fue publica-
da en San Petersburgo en 1806, aunque modificando notablemente el título y 
presentándola como un tratado de economía política escrito por un ministro. 
Apareció después reseñada en la Edimburgh review (abril 1809), que en 1810 
volvería a elogiar la edición francesa incluida en una obra de Alexandre de La-
borde, que también fue publicada al inglés. La traducción italiana por Battista 
Nicolosi (Palermo 1815), profundamente respetuosa con el texto original, da 
noticia del respaldo que dieron al Informe las Cortes generales de 1812, orde-
nado su reedición y difusión en España. Justificándose esta traducción porque 
la doctrina económica y política que contiene puede resultar de gran utilidad 
para ser aplicada en Sicilia. En 1816 fue realizada la traducción alemana con 
sus propias peculiaridades5.

2. El Informe de Ley Agraria en el Índice romano
El decreto de las Cortes de Cádiz de 24 de febrero de 1812, reconociendo 

como «benemérito de la patria» a Jovellanos y recomendando se tuviese en 
cuenta su Informe de Ley Agraria, además de su lectura, estudio y difusión, 
generó numerosas reediciones6. Convirtiéndose en una obra de referencia 

4	 Julio Somoza, Las amarguras de Jovellanos. Bosquejo biográfico (con notas y setenta y dos docu-
mentos inéditos) (Gijón: Imprenta de Anastasio Blanco, 1889): 41-53. 

5	 Vicent Llombart y Joaquín Ocampo Súarez-Valdés, «Para leer el Informe de Ley Agraria de Jove-
llanos», Revista Asturiana de Economía 45 (2012): 119-143.

6	 Entre otras: Informe de la Sociedad Económica de Madrid al Real y Supremo Consejo de Castilla 
en el Expediente de Ley Agraria, extendido por su individuo de número el Sr. D. Gaspar Melchor de 
Jovellanos, á nombre de la Junta encargada de su formación, y con arreglo á sus opiniones (Palma: 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

159Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

para economistas, reformadores o agrónomos, como también en los debates 
parlamentarios relativos a reforma agraria o desamortización. Siendo a la par 
objeto de entusiastas elogios progresistas y de duras críticas conservadoras, 
como las formuladas por el también asturiano cardenal Pedro Inguanzo y 
Rivero7. Cuya opinión duramente descalificatoria influyó, sin duda, en que la 
obra llegase a Roma para ser examinada, remitida por el nuncio a la Sagrada 
Congregación del Índice8.

Una carta del cardenal della Somaglia, Secretario de Estado al Prefecto 
de la Congregación del Índice, fechada a 3 de marzo de 1825, le notificaba el 
envío adjunto de las obras «Informazione sulla Legge Agraria e il Trattato di 
Ammortizzazione», enviados por el nuncio en España9, señalando también que 
la primera era de Jovellanos y la segunda de Campomanes. Pero, sin duda, 
lo más relevante de la misiva radica en que recoge el motivo por el que estas 
obras le fueron remitidas: «Il lodato Mgr. Nunzio dice esser queste in crédito in 
Spagna, e tanto piu degne di un serio esame».

Pero si el notable prestigio de que gozaban en España era la razón for-
malmente aducida por el nuncio Giacomo Giustiniani, no parece que fuese la 
única. Puesto que el aprecio social que se tenía de las obras y de sus autores 
no parece justificar suficientemente la necesidad de informar al Secretario 
de Estado pontificio, ni tampoco recabar un examen por la Congregación del 
Índice. Más bien todo parece indicar que el interés manifestado por el nuncio 
respondía más a dos factores: su propia mentalidad y al ambiente político que 
en ese momento prevalecía en España, tras los sucesos del denominado Trienio 
Liberal. Período en el que se volvió a la Constitución de 1812, ensalzando las 
Cortes gaditanas la figura de Jovellanos y recomendado la utilización y difusión 
del Informe. Considerando algunos que sus ideas regalistas y desamortizadoras 
influyeron en la mentalidad y los criterios que inspiraron buena parte de los 
planes de reforma eclesiástica formulados o abordados durante el Trienio10. No 
por casualidad la otra obra que conjuntamente se remitía era el Tratado de la 
Regalía de Amortización de Campomanes. Ambas y el reconocimiento social de 
que gozaban, parecen ser contempladas por Giustiniani como causantes de los 

Imprenta de Miguel Domingo, 1814). Edición facsimilar (Gijón, 2000), realizada por la Fundación 
Foro Jovellanos coincidiendo con el CCIII aniversario de su nombramiento como Ministro de Gracia 
y Justicia.

7	 José Manuel Cuenca Toribio, D. Pedro de Inguanzo y Rivero (1764-1836): último primado del antiguo 
régimen (Pamplona: Universidad de Navarra, 1965). 

8	 Pedro Inguanzo y Rivero, El dominio sagrado de la Iglesia en sus bienes temporales: cartas contra 
los impugnadores de esta propiedad, especialmente en ciertos libelos de estos tiempos. Y contra 
críticos modernos, los cuales, aunque la reconocen, impugnaron la libre adquisición á pretesto de 
amortización y economía política, t. II (Salamanca: Imprenta de Don Vicente Blanco, 1823), 81-121. 

9	 Remitidas ambas obras con carta fechada a 30 de diciembre de 1824. AAV, Nunz. Madrid, caja 266.
10	 Manuel Revuelta González, «Los planes de reforma eclesiástica durante el Trienio Constitucional», 

Miscelánea de Comillas 30 (1972): 93-123 y 329-348. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

160 Juan José Tuñón Escalada

atropellos sufridos por la Iglesia en el período constitucional que se acababa 
de dejar atrás. Remisión que se efectúa precisamente en unos años de dura 
represión, no solo contra los políticos sino también contra los eclesiásticos, 
incluidos algunos obispos, que se pronunciaron a favor del sistema constitucio-
nal11. Haciéndose necesario también, a juicio de quienes sustentaban la vuelta 
al sistema absolutista y movían ahora los hilos de la política fernandina en los 
inicios de la denominada Década Ominosa, erradicar las ideas y los escritos que 
las inspiraron. Los nombres de Campomanes y Jovellanos figuraban entre ellos. 

Por otra parte, como ya se ha señalado, entre las motivaciones que po-
siblemente inspiraron la actuación del nuncio, no se debe descartar su propia 
mentalidad política. Pues Giustiniani, aunque en los inicios del Trienio mani-
festó una cierta actitud de tolerancia hacia el nuevo régimen, progresivamente 
derivaría hacia un posicionamiento absolutista12. Manifestándose partidario 
de la intervención de la Santa Alianza, hasta el punto de actuar de secreto 
intermediario entre Fernando VII y los embajadores de Rusia y Francia13. Po-
sicionamiento de absolutismo radical que se incrementará después de 1823, 
marcándole también como obispo de Imola y cardenal en Roma. Hasta el punto 
de que en el conclave de 1830-1831, que eligió a Gregorio XVI, figuró entre los 
favoritos al solio pontificio, pero su candidatura fue frenada por la nota, remi-
tida a los conclavistas por el embajador de España, expresando la «exclusiva» 
de Fernando VII. Posiblemente motivada por su simpatía no disimulada hacia 
Carlos de Borbón y la actitud que mantuvo, contraria al regalismo borbónico, 
en la provisión de las mitras de las antiguas colonias americanas14.

Pero no fueron solamente Jovellanos y Campomanes, y sus respectivas 
obras, los únicos sujetos a la sospecha del nuncio, pues también habían sido 
remitidas de su mano unos meses antes las obras Teoría de las Cortes y el Ensayo 
Histórico Crítico sobre la antigua legislación de los Reynos de León y Castilla del 
canónigo y también asturiano Francisco Martínez Marina. Que, tras el riguroso 
y exhaustivo examen del consultor Monseñor Paolo Polidori, junto a otros trece 
libros de diversos autores, fueron incluidas en el Índice romano por un decreto 
de la Sagrada Congregación del Índice de 26 de marzo de 1825, firmada por el 
prefecto cardenal Castillione15.

11	 Maximiliano Barrio Gozalo, La Santa Sede y los obispos españoles en el Trienio Liberal y en el 
inicio de la Reacción (1820-182) (Roma: Iglesia Nacional Española, 2017), 229-360.

12	 Evolución ideológica que se aprecia claramente en sus actuaciones en relación al denominado “Cis-
ma de Oviedo”, que dividió y enfrento al clero asturiano, tensionando la vida diocesana ovetense 
durante todo el Trienio Liberal en Asturias. Juan José Tuñón Escalada, «Clero y Trienio Liberal en 
Asturias: el Cisma de Oviedo», Bicentenario del Trienio Liberal (1820-1823) (Oviedo: Real Instituto 
de Estudios Asturianos, 2023), 31-69. 

13	 Simone Bonechi, «Giacomo Giustiniani», Dizionario biografico degli italiani 57 (2001): 333-338.
14	 José María March, «La exclusiva dada por España contra Giustiniani en el cónclave de 1830-1831, 

según los despachos diplomáticos», Razón y Fe 98 (1932): 50-64 y 337-348, 99 (1932): 43-61.
15	 ACDF, S. O., C. L., 1825, Protocolli 107, f. 1.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

161Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

Pocos meses después, concretamente el 5 de septiembre de 1825, un nue-
vo decreto de la Congregación incluiría en el Índice el Informe de Jovellanos, 
junto al Tratado de la Regalía del fiscal Campomanes16. Previamente el escrito 
del ilustrado gijonés había sido examinado minuciosamente también por el 
consultor Paolo Polidori. El cual inicia su votum asombrándose de encontrar 
ideas lesivas a los derechos de la Iglesia en un proyecto remitido al Consejo 
Real, curiosamente antes de que se produjesen los sucesos políticos recientes, 
en clara alusión al Trienio, y además en una nación tan reputada por la pureza 
de su doctrina católica. Señalando a continuación, con indicación de las pági-
nas del Informe en que así consta, que para el autor la causa fundamental del 
decaimiento de la agricultura estriba en la amortización eclesiástica, al estar 
la mayor y mejor parte de la tierra en manos muertas, siendo de tres tipos los 
obstáculos que dificultaban su desarrollo: políticos, morales y físicos. Prosigue 
luego su dictamen enumerando los argumentos históricos, legislativos, econó-
micos, religiosos y sociales que el autor esgrime para subrayar el obstáculo que 
supone para el desarrollo de la agricultura las seculares exenciones e inmu-
nidad del clero. Señala asimismo que lo que el autor busca es mover el ánimo 
del monarca para que corte de raíz aquellas leyes que mantienen la propiedad 
de la tierra en manos de unos pocos cuerpos, impidiendo su desarrollo y el de 
la industria. Finalmente, concluye indicando que, si bien es innegable que las 
ideas del autor son reprobables, deja a la consideración de la Congregación si 
se debe incluir en el Índice una Relación presentada a la corte de Su Majestad 
Católica, en la que el veneno de las mencionadas ideas únicamente tiene por 
objeto la posesión de las manos muertas «e solo mostra disistima sullo Stato dei 
Religiosi e del Clero Secolare»17.

Curiosamente para nosotros, el dictamen pericial formulado por el consul-
tor Polidori resultaba más benévolo con el Informe que la sentencia dictada por 
los miembros de la Congregación del Índice. Para quienes, a tenor del decreto 
emitido el 5 de septiembre de 1825, parece pesaron más que la propia obra 
enjuiciada los efectos que las ideas desamortizadoras de Jovellanos habían 
tenido en el período constitucional y los sectores políticos dominantes en ese 
momento en la corte de Fernando VII. Así por este cauce indirecto, tres décadas 
después de su publicación, lograban la política y el pensamiento reaccionario, 
prevaleciente ahora en España, el éxito descalificatorio del Informe y su autor 
que no habían conseguido con el expediente inquisitorial de 1795. Quedando 
para la posteridad el Informe de Ley Agraria incluido en el Índice de libros 
prohibidos por la Iglesia y el autor tiznado por la mancha de la heterodoxia.

16	 Justo González Sánchez, Asturianos en el Índice. Tratado de la Regalía de Amortización (Oviedo: 
Real Instituto de Estudios Asturianos, 2002), 57-145.

17	 ACDF, S. O., C. L. 1825, Protocolli 107, fols. 180-200.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

162 Juan José Tuñón Escalada

3. Bicentenario del nacimiento de Jovellanos
Más de un siglo después de la condena romana, con motivo de la celebración 

en 1944 del bicentenario del nacimiento de Jovellanos, la particular situación 
del ilustrado asturiano con respecto a la Iglesia, cobrará enorme actualidad 
no solo en su villa natal sino también en la Iglesia asturiana. Pues, aunque 
social y culturalmente fuera amplio el reconocimiento de la persona y la obra 
de Jovellanos, para una efeméride tan relevante se hacía necesario despejar 
cualquier prejuicio, incluido el de conciencia, ya que el Informe de Ley Agraria 
seguía incluido en el Índice de libros prohibidos. Máxime tras los avatares 
sufridos por la Iglesia española en la década precedente y la confesionalidad 
del nuevo régimen político instaurado tras la Guerra civil. 

Consciente de estas circunstancias, a tenor de la documentación mane-
jada en el Archivo Apostólico Vaticano y en el Archivo de la Congregación de 
la Doctrina de la Fe, el primero en tomar la iniciativa sería el alcalde de Gijón 
Mario de la Torre García-Rendueles en calidad también de presidente de la 
Junta del Centenario. Mediante una carta dirigida al nuncio Gaetano Cicognani, 
fechada en los primeros días de diciembre de 1943, solicita se excluya del Índice 
el Informe de Ley Agraria. Apelaba a los méritos personales de Jovellanos que 
en los «turbulentos tiempos» en que vivió recibió admiración y persecución, 
logrando «maquiavélicamente» sus enemigos la inclusión del Informe en el 
Índice romano. Argumentaba también que desde entonces las ideas mundiales 
han cambiado considerablemente y hoy para nada atentan contra la Iglesia las 
de nuestro ilustrado. Además de haber sido «un amante de la Iglesia en la que 
nació, vivió y se murió», como acreditan sobradamente el testimonio de sus 
contemporáneos y sus propios escritos. Afirmando finalmente que su inclusión 
en el índice «solo fue una alta maniobra política de aquellos tiempos»18. Ape-
nas un mes después, el obispo de Oviedo Manuel Arce Ochotorena en carta a 
Cicognani, aludiendo a las autoridades civiles, militares, académicas y munici-
pales, partícipes en la preparación del Bicentenario, señala que «en el ánimo de 
todos está muy hondo el dolor por la inclusión del expresado libro en el Índice 
de libros prohibidos». Pero además de estos generalizados sentimientos, hace 
constar también la comprometida circunstancia en la que él mismo se encuen-
tra para poder corresponder a la invitación oficial de asistir a tan importante 
efeméride en Asturias, dada su condición de prelado diocesano. Motivos por los 
que ha procurado estudiar personalmente la mencionada obra y encargado un 
documentado informe al deán Maximiliano Arboleya, al que califica de «dis-
tinguido publicista»19. Anticipando ya que, en su análisis personal de la obra, 
no encuentra «afirmaciones que directamente impugnen el Dogma». Para ello 
utilizó el segundo tomo de las Institutiones Juris Publici Ecclesiastici del céle-

18	 AAV, Nunz. Madrid, caja 1234, fasc. 3, fol. 341.
19	 Domingo Benavides, El fracaso social del catolicismo español. Arboleya- Martínez (1870-1951) 

(Barcelona: Nova Terra, 1973), 17-112.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

163Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

bre canonista Félix Cavagnis, razonando la doctrina canónica y los postulados 
que se derivan del artículo 7º, relativo al derecho de la Iglesia de adquisición y 
administración de bienes temporales. Concluyendo que, a su juicio, existe una 
notable diferencia entre el autor y la obra, por lo que Jovellanos «no puede ser 
considerado como heresiarca, porque no hubo en él contumacia alguna». Ra-
zón por la cual, si no se consiguiese que la mencionada obra fuese retirada del 
Índice se le facilite, al menos, una declaración haciendo constar «la ortodoxia 
del autor que murió cristianísimamente en el seno de la Iglesia». Finalmente, 
acompañaba su solicitud el prelado ovetense con el informe pedido al deán, 
recogido en varios folios mecanografiados, aunque sin la firma del autor, del 
que se enviaban dos ejemplares, uno quizás para uso del nuncio y el otro para 
remitir a la Sagrada Congregación del Índice20.

Bajo el título, anotado posteriormente a mano, de Dictamen dado por el 
M. I. Sr. D. Maximiliano Arboleya, Deán de la S. I. Catedral de Oviedo sobre la 
persona de Jovellanos y de su libro «Informe sobre la Ley Agraria», el autor formu-
laba su argumentación. Ya desde sus primeras líneas se manifiesta apasionada 
en la defensa de Jovellanos y de su Informe, como no se podría esperar fuera 
de otra manera en quien, curtido ya por los años en el debate y la defensa de 
nobles ideales sociales, sale en defensa del inocente injustamente condenado. 
Y lo hace apelando, en primer lugar, no a su condición de estadista, político o 
literato, sino a sus profundas convicciones religiosas. Éstas invalidan cualquier 
duda sobre su ortodoxia, pasada o presente, sostenida por quienes se alimentan 
en un posicionamiento ideológico partidista, cegado a una reflexión pondera-
da y serena de los fundamentos sobre los que se sustenta el pensamiento de 
Jovellanos. Pues le tocó vivir en una difícil época de transición en la que se 
hacía necesario discernir entre lo que ya resultaba caduco y lo que germinaba 
un futuro nuevo. Un discernimiento imposible de realizar por quienes confun-
den ciegamente Tradición con estancamiento, odiando cerrilmente cualquier 
cambio, por pequeño que sea, que les pueda sonar a Progreso. Siendo, a su 
juicio, ésta la principal causa por la que Jovellanos fue acusado de heterodoxo 
y descreído, como lo fueron, por similar error de enjuiciamiento, nada menos 
que el papa León XIII por su encíclica Rerum novarum y el filósofo Balmes por 
aplaudir las reformas políticas de Pío IX21. Justifica este análisis con una doble 
apelación: la parábola evangélica del padre de familia, que va sacando del 
arca lo nuevo y lo viejo, y la indiscutible autoridad de Menéndez Pelayo. Pues 
el autor de la Historia de los Heterodoxos había hecho una decidida defensa del 
ilustrado gijonés en su «Vindicación de Jovellanos», considerando «acendrada y 
sin mácula su ortodoxia»22. Lo que en la pluma de don Marcelino se convierte 

20	 ACDF, S.O., C.L. 1944, Protocolli 46/1944, fol. 34.57, traducido al italiano.
21	 Jaime Balmes, Pío IX (Madrid: Imprenta y Fundación de Don Eusebio Aguado, 1847), 57-71.
22	 Marcelino Menéndez Pelayo, Historia de los heterodoxos españoles, t. III (Madrid: Librería Católica 

de San José, 1881), 287-297.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

164 Juan José Tuñón Escalada

para Arboleya en un admirable monumento de reconocimiento a su condición de 
«creyente, cristiano y católico»23. Al ensombrecer las injustas descalificaciones 
y persecuciones a las que estuvo sometido, como en su tiempo las padecieron 
hombres de la talla humana y espiritual de Fray Luis de León y el P. Granada.

Hecha esta encendida defensa del autor, pasa el deán a reivindicar el 
Informe, sintetizando sus argumentos en varios puntos o epígrafes. Alude en 
primer lugar a las circunstancias políticas en que se fraguó su redacción, como 
fueron las generadas por el deseo de frenar la decadencia de la agricultura, 
mediante la implantación de una Ley agraria. Si bien no se llevó a efecto como 
tantas otras leyes, el escrito de Jovellanos es la muestra perdurable de aquella 
importante iniciativa política del reinado de Carlos III. Al que sirvió con su co-
nocimiento de la legislación en esta materia, que analiza detenidamente desde 
una actitud claramente combativa frente al secular pesimismo español, más 
propenso a subrayar la decadencia nacional de la agricultura que a reconocer 
las posibilidades de mejora que presenta. Enumera los estorbos políticos con 
los que tropieza su desarrollo como son los baldíos, las tierras concejiles, la 
protección que se dispensa a unos cultivos frente a otros o los privilegios de 
La Mesta. Deja como último estorbo político la amortización tanto civil como 
eclesiástica, punto neurálgico del problema respecto de la Iglesia. 

Tras la contextualización y el análisis del planteamiento inicial del In-
forme, avanza Arboleya en su defensa, subrayando la estrecha sintonía que 
tienen las concepciones del autor sobre la propiedad con las formuladas por 
los sociólogos católicos, inspiradas en la doctrina social de los papas León 
XIII y Pío IX. Apela nuevamente a la opinión nada sospechosa de Balmes en 
lo relativo a la controvertida cuestión de los bienes del clero24. Lo hace para 
preguntarse si las propuestas de Jovellanos, relativas a la acumulación de tierras 
en manos eclesiásticas, su puesta en circulación en favor de la agricultura y de 
otros individuos, junto a la controvertida cuestión de nuevas adquisiciones por 
parte de la Iglesia, son hoy razones suficientes para justificar la permanencia 
del Informe en el Índice. Si se tiene además en cuenta el contexto político, 
marcado por los excesos cometidos contra la Iglesia y sus instituciones en el 
Trienio Liberal, que hizo que la obra fuese condenada tres décadas después 
de su publicación. Por lo que habiendo transcurrido ya ciento veintiocho años 
y abalado por documentos y decretos pontificios de León XIII en materia de 
disciplina eclesiástica, considera llegado ya ese momento. Apela también 
como último argumento a aquella maternal benevolencia de la Iglesia con la 
que, cambiadas las circunstancias que en su momento lo motivaron, se exclu-
yeron del Índice obras como la Mística Ciudad de Dios de la madre Ágreda o 

23	 Silverio Sánchez Corredera, Jovellanos y el jovellanismo, una perspectiva filosófica (Oviedo: Bi-
blioteca Filosofía en español, 2004), 327-331.

24	 Jaime Balmes, Observaciones sociales, políticas y económicas sobre los bienes del clero (Barcelona: 
Imprenta de A. Brusi, 1854).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

165Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

las Controversias del cardenal Belarmino. Por lo que ahora se puede de igual 
manera liberar de la mácula de heterodoxia al «edificante católico, insigne 
publicista y hombre público» que fue Jovellanos. 

Los dos ejemplares de este Dictamen remitidos por el obispo fueron rá-
pidamente enviados por el nuncio al cardenal Luigi Maglione, Secretario de 
Estado, ponderando a su autor como reconocidísimo escritor en el campo de 
la Acción Católica y la Acción Social. Y con el objeto de agilizar la gestión de 
este asunto, aunque imagina que la Congregación dispondrá de documentación 
sobre el Informe y su inclusión en el Índice, solicita a Ochotorena le remita, a la 
mayor brevedad, un ejemplar de la obra. Uno y otro estarían ya en manos de la 
Congregación a finales del mes de febrero de 1944, como así se lo comunicaba 
al nuncio el Secretario de Estado por medio de un despacho cifrado. Parale-
lamente la Congregación ya había presentado el asunto a la consideración del 
Pontífice en una audiencia celebrada a mediados de febrero, donde se determinó 
designar al agustino Santiago García como calificador y, en caso de ser nece-
sario un segundo voto, al P. Bigador. Además, no disponiendo la Congregación 
de un ejemplar del Informe de Ley Agraria, se solicita, «sub secreto S. Officii», 
al sustituto de la Secretaría de Estado Monseñor Montini que, por indicación 
del Pontífice, gestione la petición del libro a la Embajada de España, donde 
consta hay un ejemplar. El 26 de marzo, el agustino P. García comunicaba ya 
su votum, considerando que nada impedía la exclusión de la obra del Índice, 
y el primer día del mes de mayo en sesión plenaria la Congregación emitía su 
dictamen. Pocos días después, un despacho, ahora del secretario del tribunal 
romano, fechado a 13 de mayo de 1944, comunicaba a Cicognani la decisión de 
la Congregación, rubricada por su prefecto, el cardenal Marchetti Seliggiani. 
Señalando que nada impedía al obispo de Oviedo participar en las fiestas civiles 
y religiosas del Bicentenario de Jovellanos. Autorizándole además a que «in via 
riservata» pueda comunicar al prelado que, cuando se haga una nueva edición 
del Índice de libros prohibidos, ya no figurará la mencionada obra. Como así 
fue, tal como acredita ya la ausencia de su nombre y del Informe de Ley Agraria 
en el Índice publicado en 194825. 

La autorización concedida al prelado ovetense para asistir a los actos con-
memorativos del nacimiento del ilustrado asturiano, aunque fuese de manera 
reservada, y que en el Índice impreso pocos años después no figurasen ya ni 
su nombre, ni el Informe, liberó definitivamente a ambos de descalificaciones 
y prejuicios amparados en motivos religiosos. Se despejaba así clara y defini-
tivamente la sombra de heterodoxia que durante más de una centuria había 
pesado sobre Jovellanos en amplios e importantes sectores eclesiásticos y que 
contrastaba llamativamente con la práctica religiosa, reflejada en sus Diarios 
y la fama de buen católico de que gozó entre sus contemporáneos. Situándole 
sus ideas regalistas y sus planteamientos de reforma de la Iglesia en aquella 

25	 Index librorum prohibitorum (Roma: Typis Polyglottis Vaticanis, 1948). 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

166 Juan José Tuñón Escalada

corriente de ilustrados encuadrados por la historiografía en el denominado 
«Jansenismo español»26. 

Por otra parte, resulta significativo que al logro de su rehabilitación ecle-
sial haya colaborado grandemente una destacada figura del catolicismo social 
en España y en Asturias, don Maximiliano Arboleya. Clérigo con un enorme 
protagonismo durante décadas en la vida eclesiástica diocesana y en la sociedad 
asturiana. No sólo por las relevantes encomiendas eclesiales que desempeñó 
sino también por su activa participación en la vida social de Asturias. Con un 
marcado compromiso social cristiano que le llevaría a desplegar una intensa 
actividad como escritor y publicista, además de en diversas asociaciones socia-
les, la prensa y el sindicalismo. A lo que se añade la labor realizada, entre los 
años 1922 y 1934, como director de la revista Asturias agraria, al servicio de la 
Federación Diocesana de Sindicatos Agrarios. Pero un hombre que, como Jovella-
nos, también había vivido tiempos turbulentos, como la Revolución de octubre 
de 1934 en Asturias y la Guerra civil. Y que, como al ilustrado gijonés, había 
sido injustamente delatado y procesado, padeciendo también la dura soledad 
de un forzado retiro27. Por lo que el Dictamen emitido en defensa de Jovellanos 
constituye en sí mismo un interesante e inédito testimonio del pensamiento 
de Arboleya, razón por la que lo incorporamos como apéndice documental. 

Apéndice documental
Dictamen dado por el M. I. S. D. Maximiliano Arboleya, Deán de la S. I. 

Catedral de Oviedo sobre la persona de Jovellanos y de su libro “Informe sobre la 
Ley Agraria”.

Desde el año de 1825 figura en el Índice de los libros prohibidos por la 
Iglesia el más notable y famoso de los debidos a la pluma privilegiada del insigne 
hombre público, gran orador y muy notable publicista asturiano, don Gaspar 
Melchor de Jovellanos: el Informe sobre la Ley Agraria.

¿Qué motivos atrajeron sobre esta obra sanción tan grave? ¿Hasta qué 
punto subsisten hoy esos motivos, justificando la permanencia en el Índice de 
aquel libro? ¿Los hay actualmente para solicitar que sea excluido de él? 

Estas son las más interesantes cuestiones que se trata de esclarecer en 
este escrito.

26	 María Giovanna Tomsich, El Jansenismo en España. Estudios sobre las ideas religiosas en la segunda 
mitad del siglo XVIII (Ed. Siglo XXI, 1972); Juan José Tuñón Escalada, «Jovellanos y la Iglesia», 
Cuadernos de Investigación 3 (2009): 141-160. 

27	 “El solitario del Nora” lo denomina Benavides, aludiendo al río próximo a donde tenía su casa en 
Meres (Siero), cuando analiza esta etapa final de su vida. Domingo Benavides, Maximiliano Arboleya 
(1870-1951). Un luchador social entre las dos Españas (Madrid: B.A.C., 2003), 251-269. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

167Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

1. El autor
Conviene ante todo decir dos palabras sobre el autor, no para estudiarlo 

como estadista, político o literato, sino para conocer desde ahora y no olvidar 
luego por un instante sus creencias religiosas, siempre tan merecedoras de ser 
tenidas en cuenta, pero muy particularmente en nuestro caso.

En este terreno, y con relación a su ortodoxia, Jovellanos, fue y acaso siga 
siendo hoy muy combatido y anatematizado por los que- y son legión- atienden 
más al partidismo cegador que al estudio sereno y reposado de los fundamentos. 
Nuestro ilustre publicista vivió, y actuando de manera muy destacada, en una 
de esas más señaladas épocas de transición – todas lo son más o menos en este 
continuo devenir de la vida humana – en las que lo viejo ve desprenderse todo 
lo que encierra de agotado y podrido, y lo nuevo fascina con el brillo ofuscador 
de sus promesas.

Y en estos momentos difíciles, las historia y la experiencia de cada día nos 
enseñan que quienes, como el padre de familia del Evangelio,, va, de espaldas a 
todo sectarismo, seleccionando nova et vetera, aceptando lo bueno entre lo que 
nace y rechazando como inútil y aún perjudicial lo envejecido y ya incompatible 
con las nuevas necesidades, suele atraerse, por lo que acepta de lo nuevo, la 
hostilidad violentísima de los que confunden la Tradición fecundante con la 
estabilidad enmohecedora, y por lo que no admite de lo recién llegado, el odio 
no menos cerril de los que llaman Progreso a todo cambio de postura.

El gran escrito astur hallóse en este caso, así que nada tiene de peregrino 
que, por abrazar y propugnar tantas cosas plausibles como pretendía suceder 
entones a otras ya totalmente desacreditadas, fuera tratado de heterodoxo y 
descreído…¿es que no hemos visto todos nosotros al inmortal León XIII motejado 
de socialista por las nuevas y luminosas orientaciones de su profunda encíclica 
social, y no han visto nuestros abuelos a Balmes condenado como liberal, en 
el peor sentido de la palabra, por haber aplaudido y justificado las reformas 
políticas del glorioso autor del Syllabus?

A Jovellanos se le llamó jansenista, hereje, innovador peligroso; ¿cabe 
decir de tales juicios hostiles, hoy que la atmosfera se halla despejada y libre 
del polvo desorientador levantado por las agitadas contiendas?

2. Condenaciones gratuitas
Después de la muy brillante y concienzuda «vindicación de Jovellanos» 

hecha por Menéndez Pelayo en su Historia de los Heterodoxos, resultaría aquí 
superfluo y hasta intemperante cualquier intento de llevar por diferentes de-
rroteros la demostración de su tesis; pero quizás tal vez convenga anotar ésta, 
que no por ser negativa carece de fuerza muy considerable. Se ha motejado 
a Jovellanos de hereje, como de socialista al Papa de la Rerum Novarum y de 
liberal en el peor sentido al autor de Pío IX, pero igual que en estos dos casos, 
el denigrante calificativo no se vio nunca fundamentado en las razones de peso 
que su gravedad suma requería.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

168 Juan José Tuñón Escalada

Se cita y cacarea, sin duda, la prohibición del escrito que motiva este sen-
cillo estudio, y de esto se tratará luego; pero todo lo demás que se alega para 
condenar desde el punto de vista religioso a tan eminente varón, no pasa de 
ser obra de periodista vulgar que forcejea y echa mano de todos los recursos 
a su ingenio para seguir defendiendo lo que la razón desapasionada no logra 
demostrar.

Buena prueba de ello nos lo proporcionan los áridos e injustos, pero muy 
detenidamente pergeñados y retocados Apuntes para el Prólogo, que tan para-
dójicamente preceden a los Diarios de nuestro autor; allí abundan los epítetos 
condenatorios, que suenan a hueco porque están privados de todo razonamiento 
aceptable, y hasta necesitan que se cite de modo nada honrado el texto para 
que de él sea posible extraer no sin trabajo algún leve asomo de la posible he-
terodoxia de Jovellanos.

Y esto a boca llena cuando se le califica de heresiarca, reviste para todo 
hombre discreto no pequeña importancia. 

3. El católico integérrimo
Como queda dicho en la Historia de los Heterodoxos españoles hay una que 

el autor llama «vindicación de Jovellanos» y de ella sale el publicista gijonés 
victoriosamente defendido contra todos los que, desde el punto de vista del 
Dogma o de la Moral lo han de algún modo anatematizado; y es bien sabido que 
no se podrá hoy mejorar en nada substancial semejantes estudio, ni añadirle 
cosa que merezca la pena emprender este trabajo.

Y Menéndez Pelayo, analizando, concretando y razonando como él 
sabe y todos admiramos, hace de Jovellanos creyente, cristiano y católico, el 
más completo elogio y la defensa más contundente. «Yo creo, dice el insigne 
polígrafo, que mas que otro alguno han acertado D. Cándido Nocedal y D. 
Gumersindo Laverde, considerando a Jovellanos como «liberal a la inglesa, 
innovador, pero respetuoso de las tradiciones, amante de la dignidad del 
hombre y de la emancipación verdadera del espíritu, pero dentro de los lí-
mites de la fe de sus mayores y del respeto a los Dogmas de la Iglesia». Y la 
verdad de este juicio se comprende por la lectura de las obras de Jovellanos, 
cuyas doctrinas políticas no presentamos, con todo eso, por modelos (como 
ningún otro sistema ecléctico y de transición), aunque distemos mucho de 
considerarlas como heterodoxas».

Refiriéndose a sus ideas filosóficas, transcribe Menéndez Pelayo estas 
líneas del discurso inaugural del Instituto de Gijón que hoy lleva el nombre 
de su ilustre fundador: «Ah, sin la revelación, sin esa luz divina que descendió 
del cielo para alumbra y fortalecer nuestra oscura, nuestra flaca razón, ¿qué 
hubiera alcanzado el hombre de lo que existe fuera de la naturaleza? ¿Qué hu-
biera alcanzado, aún de aquellas naturales verdades que ennoblecen a su ser? Y 
comenta el gran historiador: “No hubiera dicho más Bonald, y de fijo no hubiera 
dicho tanto el P. Ventura”».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

169Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

Por haber abrazado sin rebozo muchas plausibles cosas que traían sobre 
sus alas los nuevos vientos renovadores de fines del siglo antepasado, Jovellanos 
fue llamado impío y enciclopedista y merecedor de figurar en la Historia al lado 
de aquellos hombres funestos que en dicha turbulentísima época envenenaron 
el mundo. Y escribe sobre esto Menéndez Pelayo: «Cuando muchos años antes 
de su muerte, trazaba la Consulta sobre convocación de Cortes, volví a afirmar 
con el mismo brío “que una secta de hombres malvados, abusando del nombre de 
la filosofía habían corrompido la razón y las costumbres y turbado y desunido la 
Francia”». ¿Qué mas necesitamos para declarar que Jovellanos como todos los 
españoles de veras (que los había, aunque en género pequeño, entre nuestros 
literatos de fin del siglo XVIII) tenía a los enciclopedistas por «osados, sacrílegos, 
indignos de encontrar asilos sobre la tierra?». ¡Impío Jovellanos, que en 1805 
comulgaba cada quince días y rezaba las horas canónicas con el mismo rigor 
que un monje y llamaba al “Kempis” su antiguo amigo! ¿No han leído los que 
eso dicen su Tratado teóricopráctico de enseñanza, que compuso en las prisiones 
de Bellver? Véase como juzga allí el Contrato social y los derechos ilegislables 
y los principios todos de la revolución francesa: «Una secta feroz y tenebrosa 
ha pretendido en nuestros días restituir los hombres a su barbarie primitiva, 
disolver como ilegítimos los vínculos de toda sociedad…y envolver en un caos 
de absurdos y blasfemias todos los principios de moral natural, civil y religio-
sa». Herejía política llamaba Jovellanos al dogma de la soberanía nacional en 
la Consulta sobre Cortes.

Y añade Menéndez Pelayo: «Jovellanos encuentra bueno, necesario y 
justo (véase el Tratado teóricopráctico de enseñanza) que se ataje la licencia de 
filosofar, que se persiga a las sectas corruptoras, que se prohíban las asociaciones 
tenebrosas y los escritos de mala doctrina abortos de la desenfrenada libertad de 
imprimir, y finalmente se ponga coto a las monstruosas teorías constitucionales, 
es decir, a las del pacto social».

Para terminar este punto, véase como lo hace en sus “vindicación” Menéndez 
Pelayo: «Tal fue Jovellanos, austero moralista, filósofo católico, desconfiado hasta 
con exceso de las fuerzas de la razón, tradicionalista en filosofía, reformador 
templado y honradísimo, como quien sujeta los principios y experiencias de la 
escuela histórica a una ley superior de eterna justicia, pudo exclamar con ánimo 
sincero en todas las fortunas prósperas y adversas de su vida:

Sumiso y fiel la Religión augusta
de nuestros padres, y su culto santo
sin ficción profesé…
¡Cuán pocos podían decir lo mismo entre los hombres del siglo XIII!»

4. Las persecuciones
Se objetará que Jovellanos fue perseguido por la Inquisición y encarcelado 

y deportado a la isla de Mallorca y allí encerrado en la Cartuja de Valdemuza; 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

170 Juan José Tuñón Escalada

y ello distaba mucho a las claras de ser todo trigo limpio en la ortodoxia del 
estadista asturiano. Fueron, ciertamente una realidad la persecución, el en-
carcelamiento y la deportación, más que se debieran a la Inquisición lo afirma 
Llorente, en su afán por denigrar a este Tribunal, y lo indica Somoza en su 
pueril empeño por hacer a Jovellanos un poco heterodoxo y enciclopedista, 
lo que para él ha de ser grande mérito cuando así lo desea para su admirado 
protagonista; ahora que ni uno y otro aduce prueba alguna de ello y Menéndez 
Pelayo lo niega rotundamente. Pero aún cuando fuera cierto ¿sería bastante 
para poner en duda la perfecta ortodoxia del perseguido, cuando no hallamos 
tacha a la de Fray Luís de León, ciertamente encarcelado por la Inquisición, 
como es sabido, ni al del Venerable Granada cuya Guía de pecadores pasó por 
el Índice de la Inquisición española?

Menciona también el autor de la Historia de los Heterodoxos esas persecu-
ciones y asegura que no se conocen sus causas; pero en nota añade: «Casi me 
arrepiento de haber dicho que son obscuras las causas del destierro y encarce-
lamiento de Jovellanos. El que quiera saberlos punto por punto que lea y medite 
este substancioso párrafo de Blanco-White en las Letters fron Spain, donde hay 
tan curiosos detalles acerca de los amores de María Luisa». Copia y deja sin 
traducir el interesante párrafo, pero insinúa discretamente su contenido: «De 
todo lo cual resulta que Jovellanos fue víctima de su austeridad moral, y que 
no por enemigo de la Inquisición ni por haber favorecido la difusión del enci-
clopedismo, sino por haber querido cortar escandalosas relaciones y traer a la 
Reina al recto sendero, sufrió destierro, cárceles y persecuciones. Por algo no se 
le formó proceso. Por algo guardó él toda su vida un alto y caballeroso silencio; 
como que en ello se interesaba la reputación de una dama y de una Reina».

Queda, pues, bien y claramente sentado que por lo que hace al preclarísimo 
autor, harto justificado estaría que su glorioso nombre dejara de figurar entre 
los que más enemigos se han mostrado de la Religión Católica; ¿es ello con lo 
que aquí nos importa especialmente, con el contenido y orientación del libro 
puesto en el Índice de los prohibidos?

5. El libro
Secundando los deseos del Rey Carlos III, encaminados a promover el 

resurgimiento de la agricultura nacional, que se creía por muy diversos motivos 
en un muy lamentable estado de decadencia, el Consejo de Castilla instruyó, por 
los años de 1766 y 1767, un detallado expediente, en el que figuran opiniones 
numerosas y autorizadas sobre dicha decadencia de la agricultura, sus causas y 
remedios más recomendables; unióse a este expediente otro que promoviera el 
Conde de Campomanes con vistas a la implantación de una Ley agraria, y todo 
ese acopio de materiales fue enviado por el Consejo a la Sociedad Económica 
Matritense para que emitiera sobre tan arduo asunto su autorizado informe.

Entre los miembros de la Sociedad, y claro es que, en primera fila, estaba 
D. Melchor Gaspar de Jovellanos, y en él depositó aquélla toda su confianza 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

171Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

para dar oportuna contestación a tan honrosa consulta. Cumplió Jovellanos 
en la forma que vamos a ver, su delicado cometido, pero la proyectada Ley 
agraria quedó como tantas otras veces en un simple proyecto y no se publicó 
por entonces.

Sí, en cambio, por el año 1795, y por iniciativa de la Sociedad Económica, 
el Informe sobre la Ley agraria, que había de ser tan popular, aunque no exce-
sivamente conocido y menos estudiado: basta saber que figura en el Índice de 
libros prohibidos, a los unos para colocarlo sin más por encima de las nubes, y 
a los otros para vituperarlo despiadadamente.

6. El contenido del libro
Adoptando desde el principio y sosteniendo en todo el trabajo esa clásica y 

atrayente sencillez en la expresión del que, al pleno dominio de la lengua, une 
la seguridad de tener algo substancioso que decir, empieza el informante por 
señalar con la debida franqueza «tantos extravíos de la razón y el celo como 
presentan los informes y dictámenes que reúne el expediente» que citaría con 
gusto «si la Sociedad no estuviera tan distante de censurarlos como de seguir-
los», señalando, no obstante, uno que considera fuente de muchos errores: «y 
es el suponer, como generalmente se supone, que nuestra agricultura se halla 
en una extraordinaria decadencia».

Combate ese pesimismo tan español y tan inconsciente, y hace ver cómo 
nuestra agricultura, con altibajos inevitables, ha venido prosperando y se ha-
llaba entones en las más favorables condiciones para que las leyes inspiradas 
por la prudencia la hicieran florecer con la debida pujanza. Al efecto, después 
de asentar que la agricultura «se halla siempre en su natural tendencia a 
la perfección», añade que «las leyes solo pueden favorecerla animando esta 
tendencia; que este favor no tanto estriba en presentarle estímulos como en 
remover los estorbos que retardan su progreso; en una palabra, que el único 
fin de las leyes respecto de la agricultura debe de ser proteger el interés de sus 
agentes, separando todos los obstáculos que puedan obstruir o entorpecer su 
acción y movimiento».

Razona sobriamente este principio, que ha de servir de base y fundamento 
a todo el Informe, y resume: «Si las leyes para favorecer la agricultura deben 
reducirse a proteger el interés particular de los agentes, y si el único medio de 
proteger este interés es remover los estorbos que se oponen a la tendencia y 
movimiento natural de su acción, nada puede ser tan importante como indagar 
cuáles sean estos estorbos y fijar su conocimiento». Reduce esos estorbos a tres 
clases: «Lo que nuestra legislación opone a los progresos de la agricultura, lo 
que oponen nuestras actuales opiniones y los que provienen de la naturaleza 
de nuestro suelo».

Empieza por «los estorbos políticos derivados de la legislación», asombrán-
dose ante todo «a vista de la muchedumbre de leyes que encierran nuestros 
Códigos sobre un objeto tan sencillo. ¿Se atreverá, prosigue, a pronunciar ante 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

172 Juan José Tuñón Escalada

vuestra alteza que la mayor parte de ellos han sido y son o del todo contrarias 
o muy dañosas o por lo menos inútiles a su fin?»

7. Estorbos políticos
Cita previamente los baldíos, contra los cuales razona sucintamente, con-

cluyendo: «Estas reflexiones bastan para demostrar a vuestra alteza la necesidad 
de acordar la enajenación de todos los baldíos del reino. ¿Qué manantial de 
riqueza no abrirá esta sola providencia, cuando, reducidos a propiedad particu-
lar tan vastos y pingües territorios, y ejercitada en ellos la actividad del interés 
individual, se pueblen, se cultiven, se llenen de ganados y produzcan en pasto 
y labor cuanto puedan producir?»

Pasa seguidamente al segundo estorbo, que para él son las «tierras con-
cejiles» que «divididas y repartidas en enfitéosis o censo reservativo, sin dejar 
de ser el mayorazgo de los pueblos ni de acudir más abundantemente a las 
exigencias de su policía municipal, podrían ofrecer establecimiento a un gran 
número de familias, que, ejercitando en ellas su interés particular las harían 
dar considerables productos, con gran beneficio suyo y de la comunidad a quien 
perteneciese. Porque sólo una propiedad cierta y segura puede inspirar aquel 
vivo interés sin el cuál jamás se mejoran ventajosamente las suertes; aquel 
interés que, identificado con todos los deseos del propietario, es el primero 
y más fuerte de los estímulos que vencen su pereza, y le obliga a un duro e 
incesante trabajo».

Halla el tercer estorbo en la «abertura de las heredades», y contra ellas 
escribe: «Pero cuando vuestra alteza, para favorecerla (la agricultura) y exten-
der y animar el cultivo, haya convertido los comunes en propiedad particular 
¿podrá tolerar el vergonzoso derecho que en ciertos tiempos y ocasiones (una 
vez recogida la cosecha) convierte la propiedad particular en baldíos? Una 
costumbre bárbara, nacida en tiempos bárbaros y sólo digna de ellos, ha intro-
ducido la bárbara y vergonzosa prohibición de cerrar las tierras, y menoscabado 
la propiedad individual en su misma esencia, ha opuesto al cultivo uno de los 
estorbos que más poderosamente detiene su progreso».

Razona muy ampliamente esta convicción, que hoy nadie defiende porque 
no hay quien impugne cosa tan de sentido común, y, firme en su sólido principio 
respecto a las ventajas de la propiedad individual para favorecer el cultivo de 
la tierra, y con él la riqueza pública, llega a sostener: «Ni los montes comunes 
deberían ser exceptuados de esta regla. La Sociedad, firme en sus principios, 
cree que nunca estarán mejor cuidados que cuando, reducidos a propiedad 
particular, se permita su cerramiento y aprovechamiento exclusivo, porque 
entonces su conservación será mucho más segura cuanto correrá a cargo del 
interés individual, afianzado en ella».

Halla en la «protección parcial del cultivo» el cuarto estorbo, pues «las 
leyes, dice, protegiéndolos (los cultivos diferentes de la tierra) con desigualdad, 
han influido en el atraso de unos con pocas ventajas de los otros».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

173Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

Quinto estorbo: «La Mesta», o Sociedad de ganaderos. Y volviendo una 
vez más a su principio inspirador de todos los razonamientos, dice: «Por ven-
tura, ¿podrán sostenerse a su vista los monstruosos privilegios de la ganadería 
trashumante?». Y discurre también sobre el tema.

Y a lomos del mismo principio que le es tan caro y ha expuesto y defendi-
da tantas veces, respecto a las ventajas de la propiedad particular, individual, 
para el más opulento cultivo de la tierra, encarase, por fin nuestro autor con el 
estorbo de la «amortización», punto neurálgico de nuestro problema, en torno 
al cual gira toda la cuestión aquí dilucidada. Por eso es preferible tratarlo sepa-
radamente, continuando ahora, y ya muy de prisa, porque el resto nos interesa 
menos, el hinchado resumen del Informe.

8. El resto del libro
Tras un breve capítulo dedicado a la amortización en general, habla 

primeramente de la eclesiástica y de la civil luego, pasando a tratar del 
séptimo estorbo, que va en la «circulación de los productos de la tierra», y 
finalmente del octavo, «de las contribuciones examinadas con relación a la 
agricultura».

Dedica la segunda parte de su Informe a tratar de los estorbos morales, que 
proceden «de parte del Gobierno» y «de parte de los agentes de la agricultura», 
dedicando principalísima atención a la enseñanza apropiada de propietarios 
y labradores. Y discurriendo sobre la que se daba a éstos, protesta de que se 
dé preferencia a los estudios intelectuales sobre los prácticos, que son los que 
más interesan a tales alumnos, pero no se olvida aquí Jovellanos de hacer una 
salvedad que debe de ser subrayada: «La Sociedad, señor, está muy lejos de 
negar el justo aprecio que se debe a las ciencias intelectuales, y mucho menos 
a las que tanto le merecen por la sublimidad de su objeto. La ciencia del dog-
ma, que enseña al hombre la esencia y atributos de su Criador, la moral que le 
enseña a conocerse a sí mismo y a caminar a su último fin por el sendero de la 
virtud, serán siempre dignas de la mayor recomendación en todos los pueblos 
que tengan la dicha de respetar tan sublimes objetos».

En la tercera parte trata de los «estorbos físicos o derivados de la naturale-
za», entrando en múltiples detalles técnicos interesantísimos, para terminar el 
estudio con un encendido canto a la importancia transcendental de la empresa 
que el Informe se refiere.

Y era conveniente hacer aquí este rapidísimo bosquejo del libro en cuestión 
para poner de manifiesto que también él, como su autor, merece que se intente 
sacarlo del Índice de los prohibidos, por supuesto si tampoco contiene en lo que 
ha quedado por resumir motivos para que continúe en la citada picota... Y esto 
es lo que vamos a estudiar ahora.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

174 Juan José Tuñón Escalada

9. El principio orientador
Se ha visto la constancia y tenacidad con que el autor relaciona el floreci-

miento de la agricultura con la multiplicación de los propietarios de la tierra; 
sin prejuzgar en modo alguno el acierto o falta de él con que lo aplica a las 
propiedades incluidas en la amortización, será en todo caso muy oportuno 
señalar cuánto hay de cierto, de plausible y de cristiano en semejante principio.

La multiplicación de la propiedad de la tierra entre los individuos es cosa 
recomendada y ensalzada por los sociólogos católicos inspirados en las grandes 
encíclicas sociales de León XIII y Pío XI, pero aún los que trataron del tema 
antes de publicarse la Rerum Novarum, que inicia una época en el estudio de 
estas materias, la escuela Católica miró siempre como suya esa tesis, que ya 
hallamos en la misma Summa de Santo Tomás, para quien una de las razones 
en que se funda la propiedad privada se halla precisamente en lo mucho más 
fecunda que se hace la tierra cuando la cultiva su propietario, observación tan 
admitida por todo el mundo que no necesita ser razonada.

Añádase a esto un nuevo motivo para aceptar el principio en que tan a 
menudo se apoya Jovellanos; que la multiplicidad de propietarios, y es claro 
que en primer lugar los de la tierra, que es todo estabilidad, se halla siempre 
en razón inversa de la de revolucionarios entorpecedores de la marcha del 
progreso humano.

Pero un principio puede ser muy aceptable sin que ello signifique que debe 
de ser aplicado a todo en la misma forma. ¿Cómo lo aplica nuestro autor a la 
amortización, al considerarla otro de los estorbos que se oponen al florecimiento 
de la agricultura?

10. La acumulación de propiedades
Habla primeramente el autor de la amortización en general y empieza por 

reconocer y lamentar que la acumulación de riquezas resulta un mal necesario, 
una vez reconocido a los individuos todos el derecho de aspirar a la propiedad 
territorial, y añade: «No se puede negar que la acumulación de la riqueza sea un 
mal; pero, sobre ser un mal necesario, tiene más cerca de sí el remedio. Cuando 
todo ciudadano puede aspirar a la riqueza, la natural vicisitud de la fortuna 
la hace pasar rápidamente de unos a otros; por consiguiente, nunca puede ser 
inmensa en cantidad ni en duración para ningún individuo».

Pero no es de las leyes que favorecen esa posible y transitoria acumulación 
de las que habla aquí el autor, sino de «aquellas que sacan continuamente la 
propiedad territorial del comercio y circulación del Estado; que la encadenan a 
la perpetua posesión de ciertos cuerpos y familias; que excluyen para siempre 
a todos los demás individuos del derecho de aspirar a ella, y que, uniendo el 
derecho indefinido de aumentarla a la prohibición absoluta de disminuirla, 
facilitan una acumulación indefinida y abren un abismo espantoso, que puede 
tragar con el tiempo toda la riqueza territorial del Estado. Tales son las leyes 
que favorecen la amortización».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

175Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

Como queda dicho, tratase ahora de la amortización en sí misma, inclu-
yendo la eclesiástica y la civil, de las que luego habla el autor separadamente, 
pero como los principios aquí asentados son para nuestros estudios los más 
interesantes, pues seguidamente se verán aplicados a los bienes de la Iglesia, con 
relación a estos deben ser expuestos y examinada la ortodoxia de los mismos.

11. Planteamiento del grave problema
Estudiando la cuestión, en su tiempo tan agudizada, de los bienes del 

Clero, afirma Balmes: «Las mismas leyes, ó porque entrañen alguna porción 
de injusticia, ó porque estén dictadas con poca previsión, ó porque, cambiadas 
las circunstancias, no se acomoden, cual deben, a otras necesidades ofrecidas 
por la innovadora mano del tiempo, no dejan de acarrear a veces gravísimos 
males, tanto mayores, y tanto más sensibles y chocantes, por proceder del 
mismo instrumento destinado a labrar la felicidad pública; resultando de aquí 
que una cosa puede tal vez ser muy natural y además conforme a las leyes, 
sin ser por esto provechosa, antes acarreando inconvenientes y aún males de 
considerable cuantía». 

Y continúa el clarividente filósofo: «Si con respecto a las riquezas del 
Clero se hubieran verificado tan funestas coincidencias, escucharía de buena 
gana el filósofo que, examinando con imparcialidad la materia, me dijese: — 
Las riquezas del Clero nacieron de causas muy naturales, se adquirieron por 
medios legítimos, contribuyendo a aumentarles el gran bien que el Clero hacía 
a la sociedad, pero de las mismas riquezas no reportó la sociedad beneficio: 
ellas fueron un verdadero mal. — Pero es esto así?»

Pues bien, Jovellanos plantea, y en muy parecida forma, esa cuestión, 
dispuesto a demostrar que, en efecto, ha ocurrido, por lo menos en buena parte, 
con las leyes protectoras de la amortización, lo que exige Balmes para que sin 
legítima protesta, puedan ser combatidas.

«El Clero, dice el autor al tratar directamente del asunto, goza cierta-
mente de su propiedad con títulos justos y legítimos, la goza bajo la protección 
de las leyes, y no puede mirar sin aflicción los designios dirigidos a violar sus 
derechos». – Por tanto, siguiendo el criterio de Balmes, hacha esta terminante 
declaración sobre la absoluta legitimidad de las propiedades eclesiásticas, ya 
parece que se le puede «escucha de buena gana» y admitiendo la posibilidad 
de que sus observaciones sean tolerables.

Pasa, pues, nuestro autor a exponer «los males que causan a la agricultu-
ra» las leyes protectoras de la amortización, y escribe: «El mayor de todos es el 
encarecimiento de la propiedad. Las tierras, como todas las cosas comerciables, 
reciben en su precio alteraciones que son consiguientes a su escasez o abun-
dancia, y valen mucho más cuando se venden pocas y poco cuando se venden 
muchas. Por lo mismo, la cantidad de las que andan en circulación y comercio 
será siempre primer elemento de su valor, y lo será tanto más cuanto el apre-
cio que hacen los hombres de esta especie de riqueza los inclinará siempre a 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

176 Juan José Tuñón Escalada

preferirlas a todas las demás. – Que las tierras han llegado en España a precio 
escandaloso, que este precio sea un efecto natural de su escasez en el comer-
cio y que esta escasez se derive principalmente de la enorme cantidad de ellas 
que está amortizada, son verdades de hecho que no necesitan demostración».

Balmes, sin aludir para nada a Jovellanos, se muestra absolutamente 
disconforme con esta afirmación, pero dista mucho de creerla heterodoxa o 
inmoral, y seguramente no habrá hombre discreto que por tal la tenga; y no 
habrá tampoco quien diga que tiene nada de censurable el razonamiento anterior, 
respecto a la natural y mil veces demostrada carestía de las cosas todas según 
que abunden ó no en el mercado. Queda, pues, todo aquí reducido a saber si 
era o no exacto que en tiempos de Jovellanos había falta de tierras en venta, 
y debido a ello estaban por las nubes; pero evidentemente ni el afirmarlo ni el 
negarlo se roza poco ni mucho con la ortodoxia ni con la moral.

Y no estará de más añadir aquí otra afirmación de Balmes, insistiendo 
en el mismo tema: «No seré yo quien esté de parte de la desigualdad excesiva 
de las riquezas territoriales, ni quien niegue que una proporcionada división 
de la propiedad se pueda producir considerables ventajas; observaré, no obs-
tante, que la historia de la industria y comercio no muestran esa tan estrecha 
dependencia entre la prosperidad de estos ramos y la mayor subdivisión de las 
propiedades territoriales».

Jovellanos miraba el asunto por otra cara, y no pretendía aminorar las 
riquezas territoriales amortizadas para fomentar la industria y el comercio, 
sino para incrementar la producción de la misma tierra.

12. La solución propuesta
Razona Jovellanos ampliamente su mencionado punto de vista, valiéndose 

para ello de datos estadísticos y hechos históricos más o menos discutibles, pero 
que tampoco rozan en lo más mínimo el dogma y la moral, y repitiendo siempre 
su mayor respeto y el de la Sociedad en cuyo nombre habla, a los Institutos 
religiosos y al Clero secular, y sin olvidar de reconocer la perfecta legitimidad 
de sus propiedades, pasa a buscar una conciliación admisible entre los derechos 
muy respetables de la Iglesia y los no menos atendibles de la agricultura y de 
los intereses generales de la sociedad.

Habla ante todo de las numerosas fundaciones de «capellanías, patronatos, 
aniversarios, memorias y obras pías», y escribe que no es «su ánimo defraudar 
a la piedad moribunda del consuelo que pueden hallar en estos desahogos del 
fervor y devoción. Si en ellos hay algún abuso o algún mal, la aplicación del 
remedio tocará a la Iglesia, y a Su Majestad promoverle, como á su natural 
defensor y promotor de los cánones. Pero entretanto, ¿podrá parecer ajena de 
nuestro celo de un medio que conciliase los miramientos debidos a tan piadosa 
y autorizada costumbre con los que exige el bien y la conservación del Estado? 
Tal sería, salva la libertad de hacer estas fundaciones, prohibir en adelante que 
se adoptasen con bienes raíces, y mandar que los que fuesen consagrados a estos 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

177Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

objetos se vendiesen en un plazo cierto y necesario por los mismos ejecutores 
testamentarios y que la solución solo pudiera verificarse con juros, censos, ac-
ciones en fondos públicos y otros efectos semejantes. Este medio salvaría uno 
y otro respeto, y renovando las antiguas leyes sin ofensa de la piedad, cerraría 
para siempre la ancha avenida por donde la propiedad territorial corre más 
impetuosamente a la amortización».

«¿Y por qué no se cerrarán también, continúa el autor, las demás que las 
conducen a los cuerpos eclesiásticos? Después que el Clero, separado de las 
guerras y del tumulto de las juntas públicas, se ha reducido al santo y pacífico 
ejercicio de su ministerio; después de que su dotación se ha completado hasta 
un punto de superabundancia que tiene pocos ejemplos en los países católicos; 
después que, eximido de aquellas funciones tan dispendiosas como ilustres, 
refundió en el pueblo las demás cargas civiles del Estado, ¿Qué causa justa, qué 
razón honesta y decorosa justificará el empeño de conservar abierta una avenida 
por donde puede entrar en la amortización el resto de la propiedad territorial 
del reino? Puede ser que éste empeño no sea ni tan cierto ni tan grande como 
se supone, o que solo exista en una pequeña y preocupada porción de nuestro 
clero. Por lo menos así lo cree la Sociedad, que ha visto en todo tiempo a mu-
chos sabios y piadosos eclesiásticos clamar contra el exceso de la riqueza y el 
abuso de las adquisiciones de su orden».

Y termina el autor su razonamiento: «Pero, si por desgracia, fuese vana 
esta esperanza, y el Clero se empeñase en retener toda la propiedad territorial 
que está en sus manos, cosa que no teme la Sociedad, a lo menos la prohibición 
de aumentarla parece ya indispensable». Numerosas y largas han resultado las 
citas, pero gracias a ellas queda expuesto en toda su amplitud y con las mismas 
palabras del informante el pensamiento de Jovellanos sobre tan escabroso tema.

Este pensamiento puede resumirse en tres puntos:
Primero, la acumulación de riquezas territoriales en manos de la Iglesia, que 

no suele venderlas, entorpece y dificulta el progreso de la agricultura nacional.
Segundo, para poner remedio a ése mal convendría que esas propiedades 

fuesen sacadas a la libre circulación, vendiéndolas y sino dándolas en foros o 
en enfiteusis perpetuos y libres de laudemio.

Tercero, si a ello se opusiera el Clero, legítimo propietario de dichas tierras, 
el hacer con las que en adelante sobrevengan lo que se acaba de proponer, lo 
considera indispensable.

¿Qué hay en todo ello que resulte bastante para justificar la permanencia 
en el Índice del Informe sobre la Ley Agraria?

13. Lo más grave de todo
El insigne autor de la Historia de los Heterodoxos tropieza en el adjetivo 

subrayado, y solamente en él; escribe: «Pero ¿cómo no ve Jovellanos que la 
prohibición en amortizar en adelante que él juzga indispensable es un ataque 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

178 Juan José Tuñón Escalada

no menos, aunque sea menos directo, al derecho de la propiedad? ¿Con qué 
justicia se exceptúa de la ley común a las congregaciones religiosas privándolas 
de la facultad de adquirir por los medios legítimos y ordinarios? Si poseían la 
antigua propiedad con títulos justos ¿por qué no han de poder acrecentarla de 
la misma suerte? – Pero fuera de este error grave, aunque no fuera dogmático, 
y fuera también de algunas expresiones vagas y enfáticas…resulta acendrada 
y sin mácula la ortodoxia de Jovellanos».

De estas frases enfáticas se dirán luego dos palabras; así que, ciñéndonos 
al problema que nos interesa, tenemos que, bien miradas las cosas, lo único 
censurable en el libro prohibido es para el gran escritor santanderino, tan 
insuperable catador de doctrinas heterodoxas, el que Jovellanos considere 
«indispensable» poner límite al acrecentamiento, no de las riquezas de la 
Iglesia, sino de sus propiedades territoriales, y aún eso, como es natural, no 
lo considera dogmático.

Y aún aquí tal vez no falte quien sea bastante osado como para advertir 
con los debidos respetos al siempre admirado historiador que acaso exagere 
un poco en sus censuras a Jovellanos sobre este punto, ya que ordenar, regular 
la propiedad privada de conformidad con las exigencias del bien común o de 
la justicia social, no es precisamente, por parte del Estado, atentar contra ese 
sagrado derecho. Si se sostuviera hoy la tesis contraria, que, nacida de las 
entrañas del Liberalismo económico tantos defendieron, incluso fuera de los 
campos del Liberalismo, ¿qué duras condenaciones y cuán numerosas no habría 
que acumular sobre tantas leyes actuales, que, por el contrario, consideramos 
dignas del mayor aplauso?

Recordemos las palabras de Balmes: «No seré yo quien esté de parte de 
la desigualdad excesiva de las riquezas territoriales, ni quien niegue que una 
proporcionada división de las propiedades pueda producir considerables venta-
jas...» Y no se olvide que esto lo dice el genial apologista hablando y defendiendo 
«los bienes del Clero». Pues bien, si él llegara a persuadirse, como lo estaba en 
su tiempo Jovellanos, de que se había llegado a esa «desigualdad excesiva de 
las riquezas territoriales» ¿no sería el filósofo catalán el primero en proclamar 
«indispensable» una más proporcionada división de las propiedades, claro que 
sin atentar contra ningún legítimo derecho? Porque Jovellanos no quiere que 
se prive a la Iglesia de recibir las riquezas que por justo título le correspondan, 
sino simplemente que las reciba, no en propiedades territoriales, de las que ya 
supone que posee bastantes, sino trocadas en otros equivalentes valores. Y la 
Iglesia que reconoce gustosa al Estado el derecho a intervenir legislativamente 
en tantas materias mixtas, empezando por el Sacramento del Matrimonio ¿se 
consideraría agraviada y tratada injustamente si el Estado, en las mejores formas, 
le dijera: -Mira, ya posees suficientes riquezas territoriales, que yo amparo y 
protejo de muy buena gana, pero de aquí en adelante, no por capricho mío, ni 
mucho menos por el deseo de molestarte, sino porque así lo demanda el bien 
de la nación, las nuevas y legítimas adquisiciones vendrán a tus manos, no en 
nuevas fincas, sino en valores equivalente?



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

179Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

Queda, por consiguiente, todo reducido a saber si Jovellanos estaba o no 
en lo cierto al afirmar y poner como base de su razonamiento que las posesio-
nes territoriales de la Iglesia eran tales que ya perjudicaban al bien común de 
la sociedad, impidiendo que la agricultura resultara tan fecunda como podría 
serlo sin aquel supuesto estorbo. La posibilidad de que se llegara a ello no la 
niega Balmes, el no superado defensor de «los bienes del Clero»; luego en fin 
de cuestas todo está aquí reducido a una simple cuestión de hecho, tan distante 
del campo de la ortodoxia como del de la Moral.

14. Algunos leves “peros”
Únicamente para llegar hasta el extremo en la búsqueda escrupulosa de 

reparos al contenido del Informe, se pueden citar aquí las ya citadas referen-
cias históricas harto discutibles y algunas ya también aludidas expresiones 
ampulosas y retumbantes, que en lenguaje vulgar nada selecto llamaríamos 
“progresistadas”.

Se decide a tratar de la amortización eclesiástica sin detenerse «por ab-
surdas preocupaciones», y no se olvida de citar, aunque no muchas veces, la 
«superstición», el «fanatismo» y o otros parecidos duendes; pero dice de ellos 
con gracia y con justicia Menéndez Pelayo que son «pura fraseología y mala 
retórica de aquel tiempo, ni más ni menos que el convencionalismo pastoril y 
arcádico» – en cual, por cierto, el grave autor del libro que examinamos era 
simple “Jovino”.

Y de esas y otras parecidas expresiones, como de las más vulgares que 
exactas referencias a la historia de los Monasterios religiosos y de algunas raras 
apreciaciones, más carentes aún de substancia que de fundamento, tratándose 
de un trabajo tan serio y concienzudo, bien se puede decir con el muy sabroso 
librito de La Imitación: Quid sunt verba nisi verba? Per aerem volant, lapidem 
non laedunt, Y aquí la piedra, totalmente incólume, es la ortodoxia.

¿Cómo se explica, pues, que tan inocente libro haya sido puesto en el 
Índice de los prohibidos?

15. La prohibición del “Informe”
Permaneció inédito durante algún tiempo el escrito de Jovellanos, siendo 

al fin publicado en 1795 por su poseedora la Sociedad Económica Matritense: 
treinta años más tarde, y catorce después de la cristiana muerte del autor, el 
Informe apareció colocado en el Índice. Estos pocos datos ponen ya bien de ma-
nifiesto que no resultaría fácil explicar detalladamente los verdaderos motivos 
que condujeron a tan grave determinación.

Un libro que no contiene cosa alguna contraria al Dogma o a la Moral, que 
pasa “desapercibido” durante seis lustros, a pesar de ser su autor tan conocido 
y personalidad tan destacada y discutida, y de ser el escrito, por el tema dilu-
cidado en él y por su contenido tan indicado para atraer sobre sí la atención 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

180 Juan José Tuñón Escalada

de las gentes, y más de los adversarios de quien lo firmaba y un libro que, ya 
seguramente bien olvidado del público, en momentos de turbulencias y luchas y 
trastornos capaces de absorber la atención de todos, aparece, ya viejo de treinta 
años, prohibido como perjudicial para los supremos intereses de las almas. Pues 
precisamente tal vez sea posible hallar la causa de esa prohibición en las alu-
didas turbulencias y en los excesos lamentables a su sombra cometidos, sobre 
todo durante el trienio constitucional felizmente, aunque no definitivamente 
barrido poco antes de aparecer el Informe en el Índice.

No hay para qué detallar aquí los desmanes de todo género que desde 
1820 a 1823 cometió en España el desdichado y abyecto Gobierno de los cons-
titucionales, vil y miserablemente soportados y sostenidos por el desdichado 
Fernando VII, que tan pésimamente supo corresponder a las esperanzas que en 
él depositaran los buenos españoles al recibirlo nuevamente restituido al trono. 
Aquellos gobernantes absurdos realizaron, y para mayor escarnio por medio de 
Leyes, que deberían servir para tan diferentes cosas, las más grandes tropelías 
contra sus adversarios políticos y en particular contra la Iglesia y desde luego 
contra sus instituciones, contra los monasterios y sus legítimas propiedades…

Se dedicaron, pues, a realizar la desamortización que deseaba Jovellanos, 
pero al estilo de Mendizábal, no como aquél la quería, no reconociendo los 
legítimos derechos de propiedad de la Iglesia, ni tratando respetuosamente el 
asunto con los representantes de ella, ni indemnizándole en su verdadero valor 
los bienes que se le usurpaban. Era, por consiguiente, aquel indigno proceder 
lo contrario de lo que en el Informe sobre la Ley Agraria se propugnaba; pero 
¿no resultaba muy explicable que hubiera, por aquellos años de 1820-1823, 
quien, capaz de hacerse oír en Roma, denunciara el tal libro, razonando ante 
la Sagrada Congregación del Índice que de los polvos esparcidos por el Informe 
venían los abundantes lodos en el que el más feroz de los sectarismos intentaba 
hundir a la Iglesia española?

Y en aquellos dolorosos días, cuando a los mencionados atropellos sectarios 
se juntaba el verse el Padre Santo precisado a condenar numerosos escritos aquí 
editados y a lamentarse de la suicida libertad de que en España gozaban las 
propagandas más disolventes, y cuando a la capital del mundo católico llegaban 
noticias de lo que en esta nuestra nación, y a raíz de las luchas epopéyicas de la 
más santa de las guerras, se estaba haciendo con los mejores católicos, con el 
Clero, con las Congregaciones religiosas y con la Iglesia toda ¿puede admirar que 
la denuncia, hábil y fogosamente razonada, del escrito de Jovellanos influyera 
en la Sagrada Congregación hasta llevarla con la más buena fe a incluirlo en 
el Índice de los libros Prohibidos?

16. Lo deseable y posible
Pero desde aquellos días funestos han pasado ya muchos, y no pocos más 

funestos aún, y al cabo de ciento veintiocho años, cuando las circunstancias han 
cambiado totalmente y, aún dándole la más aviesa interpretación al contenido 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

181Reivindicación de Jovellanos y del Informe de Ley Agraria 
por el deán Arboleya

de esta obra puede hacer el menor daño a nadie, bien seguro es que enterada 
convenientemente de todo esto, la misma Sagrada Congregación se adelantaría 
a reconocer y proclamar generosamente que dicha prohibición no tiene hoy la 
misma razón de ser, que es absolutamente insostenible.

En la Constitución Officiorum ac munerum de León XIII y en los Decretos 
que la acompañaron, únicos, dice el Papa, que la Sagrada Congregación aplicará 
en lo sucesivo, se contiene hoy la disciplina eclesiástica sobre esta materia, y 
basta leer tan autorizados Documentos para descubrir con la mayor claridad 
que no hay en ellos ni la menor indicación de que merezca continuar en el 
Índice el libro de Jovellanos.

Todo esto, tanto más que el mismo inmortal Pontífice, tras de decir que ha 
querido dar a las reglas por que se dirige la censura a los libros un nuevo carác-
ter, «hacerlas más templadas en lo cual, añade, no solo seguimos los ejemplos 
de nuestros Predecesores, sino que también la maternal solicitud de la Iglesia; 
pues ésta, en efecto, nada desea tanto como manifestarse benévola, y siempre 
se esforzó y se esfuerza en tratar cariñosamente y con celo a sus débiles hijos 
que de cualquier modo padecen».

Y así, el Índice ha sido repetidas veces retocado, y cuando, debido a cir-
cunstancias más o menos parecidas a las apuntadas para explicar lo ocurrido 
con el Informe, se excluyeron en aquel catálogo obras que luego se consideró 
que no debían continuar allí, como ocurrió, por ejemplo, con la Mística Ciudad 
de Dios de la Venerable Agreda y con las Controversias del cardenal Belarmino, 
hoy elevado a los altares y proclama Doctor de la Iglesia, esta santa y bondadosa 
Madre ha procurado su exclusión de lugar tan deshonroso.

Y esto haría, seguramente, si a Ella se acude, con el Informe sobre la Ley 
Agraria del edificante católico e insigne publicista y hombre público, Don Gaspar 
Melchor de Jovellanos.

Bibliografía
Balmes, Jaime. Pío IX. Madrid: Imprenta y Fundación de Don Eusebio Aguado, 1847.
Balmes, Jaime. Observaciones sociales, políticas y económicas sobre los bienes 

del clero. Barcelona: Imprenta de A. Brusi, 1854.
Bonechi, Simone. «Giacomo Giustiniani». Dizionario biografico degli italiani, 

57 (2001): 333-338.
Barrio Gozalo, Maximiliano. La Santa Sede y los obispos españoles en el Trienio 

Liberal y en el inicio de la Reacción (1820-1825). Roma: Iglesia Nacional 
Española, 2017.

Benavides, Domingo. El fracaso social del catolicismo español. Arboleya-Martínez 
1870-1951. Barcelona: Nova Terra, 1973. 

Benavides, Domingo. Maximiliano Arboleya (1870-1951). Un luchador social 
entre las dos Españas. Madrid: B.A.C., 2003.

Caso González, José. «Jovellanos y la Inquisición (Un intento inquisitorial de 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.6 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 155-182

182 Juan José Tuñón Escalada

prohibir el “Informe sobre Ley Agraria” en 1797)». Revista de la Facultad 
de Filosofía y Letras 7 (1957): 231-259.

Caso González, José. Jovellanos. Barcelona: Editorial Ariel, 1998. 
Cuenca Toribio, José Manuel. D. Pedro de Inguanzo y Rivero (1764-1836): último 

primado del antiguo régimen. Pamplona: Universidad de Navarra, 1965. 
González Sánchez, Justo. Asturianos en el Índice. Tratado de la Regalía de Amor-

tización. Oviedo: Real Instituto de Estudios Asturianos, 2002.
Informe de la Sociedad Económica de Madrid al Real y Supremo Consejo de Cas-

tilla en el Expediente de Ley Agraria, extendido por su individuo de número 
el Sr. D. Gaspar Melchor de Jovellanos, á nombre de la Junta encargada de 
su formación, y con arreglo á sus opiniones. Palma: Imprenta de Miguel 
Domingo, 1814. Edición facsimilar (Gijón: Fundación Foro Jovellanos del 
Principado de Asturias, 2000).

Inguanzo y Rivero, Pedro. El dominio sagrado de la Iglesia en sus bienes tempo-
rales: cartas contra los impugnadores de esta propiedad, especialmente en 
ciertos libelos de estos tiempos. Y contra críticos modernos, los cuales, aunque 
la reconocen, impugnaron la libre adquisición á pretesto de amortización y 
economía política. Salamanca: Imprenta de Don Vicente Blanco, 1820-1823. 

Llombart, Vicent. «Una nueva mirada al Informe de Ley Agraria de Jovellanos dos-
cientos años después». Revista de Historia Económica XIII, n.º 3 (1995): 553-580.

Llombart Vicent y Ocampo Súarez-Valdés, Joaquín. «Para leer el Informe de Ley 
Agraria de Jovellanos». Revista Asturiana de Economía 45 (2012): 119-143.

March, José María. «La exclusiva dada por España contra Giustiniani en el 
cónclave de 1830-1831, según los despachos diplomáticos». Razón y Fe 98 
(1932): 50-64 y 337-348; 99 (1932): 43-61.

Menéndez Pelayo, Marcelino. Historia de los heterodoxos españoles, t. III. Madrid: 
Librería Católica de San José, 1881.

Revuelta González, Manuel. «Los planes de reforma eclesiástica durante el Trie-
nio Constitucional». Miscelánea de Comillas 30 (1972): 93-123 y 329-348.

Sánchez Corredera, Silverio. Jovellanos y el jovellanismo, una perspectiva filo-
sófica. Oviedo: Biblioteca Filosofía en español, 2004.

Somoza, Julio. Las amarguras de Jovellanos. Bosquejo biográfico (con notas y se-
tenta y dos documentos inéditos). Gijón: Imprenta de Anastasio Blanco, 1889. 

Tomsich, María Giovanna. El Jansenismo en España. Estudios sobre las ideas 
religiosas en la segunda mitad del siglo XVIII. Madrid: Ed. Siglo XXI, 1972.

Tuñón Escalada, Juan José. «Clero y Trienio Liberal en Asturias: el Cisma de 
Oviedo». Bicentenario del Trienio Liberal (1820-1823), 31-69. Oviedo: Real 
Instituto de Estudios Asturianos, 2023.

Tuñón Escalada, Juan José. «Jovellanos y la Iglesia». Cuadernos de Investigación 
3 (2009): 141-160.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7

183ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

Recibido: 17 de septiembre de 2025 
Aceptado: 24 de noviembre de 2025

Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585*

Acogiendo el mundo en el Palacio Apostólico:  
la ‘guardaroba’ de Gregorio XIII en abril de 1585

Ospitare il mondo nel Palazzo apostolico: 
la guardaroba di Gregorio XIII nell’aprile di 1585 

James W. Nelson Novoa
University of Ottawa 

Ottawa, Canadá
jwnovoa@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0003-2038-741X

ABSTRACT: The article considers the 
objects present in the Apostolic Palace 
as they appear in the inventory prepared 
in the days following the death of Pope 
Gregory XIII in April 1585 by officials of the 
Apostolic Chamber.. The list of items which 
the officials of the Chamber prepared and 
which is published here for the first time 
reveals a veritable space of papal memory 
going back to over a century in terms of 
the objects which it reveals at the same 
time as it reveals the truly global reach 
of the Boncompagni papacy. This is made 
especially clear through the presence of 
items which clearly came from beyond 
Europe and which the officials were unable 
to situate geographically aside from the 
nebulous category of India.

KEYWORDS: Apostolic Palace, Guardaro-
ba, Gregory XIII, Papacy, Rome.

RESUMEN: El artículo analiza los obje-
tos presentes en el Palacio Apostólico tal 
como aparecen en el inventario preparado 
en los días después del fallecimiento del 
Papa Gregorio XIII en abril de 1585 por 
funcionarios de la Cámara Apostólica. 
La lista de objetos, elaborada por los fun-
cionarios de la Cámara y publicada aquí 
por primera vez, revela un verdadero 
espacio de memoria papal que se remonta 
a más de un siglo, tanto por los objetos 
que contiene como por el alcance global 
del papado Boncompagni. Esto se hace 
especialmente evidente por la presencia 
de objetos que claramente provenían de 
fuera de Europa y que los funcionarios 
no pudieron ubicar geográficamente, más 
allá de la categoría nebulosa de la India.

PALABRAS CLAVE: Palacio Apostólico, 
Guardaroba, Gregorio XIII, Papado, Roma. 

*	 I wish to thank the Rijksmuseum of Amsterdam and the Museu Nacional de Machado de Castro of 
Coimbra for providing me with images 1 and 9 respectively and granting me permission to publish 
them. I thank my colleagues Marta Rossetti, Rafael Girón Pascual, Beatrice Pascali, Christopher 
Duffin, Francesco Sorce and Cristina Agüero Carnerero for their kind scholarly suggestions.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

184 James W. Nelson Novoa

1. Introduction
The pontificate of Gregory XIII (1572-1585) was of great importance for 

the history of the papacy in the second half of the sixteenth century.1 Aside 
from the obvious importance of the introduction of the Gregorian calendar, the 
Bolognese-born pontiff, Ugo Boncompagni (1502-1585), a convinced champion 
of Tridentine reforms became an important player on the world stage, trying 
to align the forces of Christendom against Protestantism and the Ottomans.2 
He also undertook important urban transformations in the city of Rome with 
the creation of what was to become the Quirinale Palace as a summer abode 
for the Roman pontiffs in addition to a host of enhancements to many of the 
city’s churches, including the Basilica of Saint Peter’s and in the Apostolic Pal-
ace.3 In the last case he left a lasting mark on those palatial spaces with the 
Sala Bologna, noted for its collection of maps of the Italian peninsula on the 
walls.4 A telling testimony to this legacy is an engraving, dated between 1582 
and 1585 which presents the most important architectural innovations of his 
papacy (figure 1). Conscious of the manifold threats and challenges which the 
Catholic Church was faced with he was once attentive to his project of reform 
at the same time as he was a keen patron of the arts in city.5 

1	 See the biography of Gregory XIII by Agostino Borromeo in the Enciclopedia dei Papi (2000), 
https://www.treccani.it/enciclopedia/gregorio-xiii_(Enciclopedia-dei-Papi)/

2	 Maurizio Gattoni, Gregorio XIII e la politica iberica dello Stato Pontificio (Studium, Roma, 2007); 
Jacqueline Hermann, «Um papa entre dois casamentos: Gregório XIII e a sucessão de Portugal 
(1578-80)», Portuguese Studies Review 22 (2014): 3-38; Thomas Dandelet, «Gregory XIII and Po-
litical Pragmatism in the Age of the Pax Hispanica», Memoirs of the American Academy in Rome 
LIV (2009): 31-40.

3	 On the Quirinal palace see Antonio Menniti Ippolito, I papi al Quirinale. Il sovrano pontefice e la 
ricerca di una residenza (Rome: Viella, 2004). 

4	 Francesco Ceccarelli and Nadja Aksamija, La Sala Bologna nei Palazzi Vaticani. Architettura, 
cartografia e potere nell’età di Gregorio XIII (Venice: Marsilio editore, 2011).

5	 Bianca Hermanin de Reichenfeld and Valentina Balzarotti eds, Gregorio XIII Boncompagni. Arte 
dei moderni e immagini venerabili nei Cantieri della nuova Ecclesia (Rome, Edizioni Efesto, 2020); 

RIASSUNTO: L’articolo esamina gli oggetti presenti nel Palazzo Apostolico che 
compaiono nel inventario redatto nei giorni successivi alla morte del Papa Grego-
rio XIII nell’aprile del 1585 da funzionari della Camera Apostolica. L’elenco degli 
oggetti redatto dai funzionari della Camera e pubblicato qui per la prima volta 
rivela un vero e proprio spazio di memoria papale che risale a oltre un secolo fa, sia 
per gli oggetti che rivela, sia per la portata realmente globale del papato Boncom-
pagni. Ciò è reso particolarmente evidente dalla presenza di oggetti chiaramente 
provenienti da oltre Europa e che i funzionari non furono in grado di collocare 
geograficamente al di fuori della nebulosa categoria dell’India.

PAROLE CHIAVE: Palazzo apostolico, guardaroba, Gregorio XIII, papato, Roma.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

185Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

The inventory of the objects in the Apostolic Palace upon his death, 
which is published here, in part reflects his occupancy of the papacy, which 
were important years for both the papal court and the Catholic Church in 
which the pontiff sought to bring the world to Rome. At the same time the 
world, both Europe and beyond, also sought to reach Rome and obtain the 
attention and favour of the sovereign pontiff. The lengthy guardaroba pres-

Claudia Cieri Via, Ingrid D. Rowland and Marco Rufini eds, Unità e frammenti di modernità: arte e 
scienza nella Roma di Gregorio XIII Boncompagni, 1572-1585, (Pisa: Fabrizio Serra editore, 2012), 
especially Maria Grazia Bernardi, «La politica artistica di Gregorio XIII», 57-70.

Figure 1. Engraving ca. 1582-1585 of Gregory XIII surrounded by events 
and buildings erected during his pontificate. 

Rijksmuseum Amsterdam. Inv. RP-P-2005-331



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

186 James W. Nelson Novoa

ent in the lists taken down by officials of the Apostolic Chamber provides us 
with a unique glimpse of the intimate life of Boncompagni by showing us the 
objects which he used, saw and possibly admired, on a daily basis housed in 
what was then the principal residence of the Roman pontiff. The imposing 
grandeur of the Apostolic Palace, which never failed to impress its visitors, is 
borne out in a 1579 engraving of the Belvedere and the Vatican gardens by the 
Milanese engraver Ambrogio Brambilla (figure 2). During the Boncompagni 
papacy those spaces were to house a formidable set of objects, some familiar 
to European eyes, some very distant which itself reflected a papacy which 
was truly global in scope. 

Figure 2. Aerial View of the Belvedere and its Gardens 
from “Speculum Romanae Magnificientiae”, attributed to Giovanni Ambrogio Brambilla. 

Metropolitan Museum of Art, New York. 
Object number 41.72(3.67). 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/403725



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

187Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Aside from seeking to leave his mark on the architectural configuration of 
the Apostolic Palace and the city, Gregory XIII also strove to make of the city, the 
seat of global Catholicism, a meeting place for the world. Foreign communities 
in the city, often represented by their respective national churches flourished 
under pope Boncompani.6 His papacy saw the creation of colleges to train Greek, 
Maronite and Armenian rite clerics with a view to returning and ministering to 
those places.7 At the same time these centres of learning and culture made the 
presence of clerics and faithful from these churches palpable and regular in the 
city, stressing Catholicism’s global extension with Rome as centre through these 
oriental churches in communion with its bishop. Gregory XIII also made overtures 
to a divided Christendom with a view to entering into dialogue with wider Oriental 
Christian world. His papacy was marked by a general interest in outreach to the 
oriental churches which included attempts to establish contact and dialogue with 
the Coptic and Orthodox churches with a view their possible union with Rome.

 As sovereign pontiff foreign rulers naturally sought to ingratiate themselves 
with him through official visits and gifts. Perhaps the most well-known episode 
was the audience during the consistory of March 23 1585 in which Gregory XIII 
received four Japanese young men, Ito Mancio (1569-1612), Chijiwa Miguel (ca 
1569-1633), Nakaura Julião (died 1633) and Hara Martinho (1568-1629) who 
represented the Christian daimyos Omura Sumitada (1533-1587), Otomo Sorin 
(1530-1587) and Arima Harunobu (1567-1612). The meeting with the Roman 
pontiff was the culmination of a voyage which began in Nagasaki in 1582, 
overseen by Alessandro Valignano (1539-1606) with a view to introducing the 
young Christian converts to various European courts as a way of emphasizing 
the success of missionary efforts to establish Christianity in Japan, especially 
due to the Society of Jesus. Their years of travel, in which they were received 
in the courts of Portugal and Spain, were to lead to their decisive encounter 
with the pontiff to him they pronounced a solemn oration of obedience.8 The 

6	 Susanne Kubersky-Piredda, «Roma communis patria. Comunità straniere nella Roma di Gregorio 
XIII», Römisches Jahrbuch der Biblioteca Hertziana 42 (2015/2016): 383-386.

7	 Camille Fiore and Susanne Kubersky-Piredda, «Gregorio XIII e l’Oriente. Arte e identità nei Collegi 
greci, maronita e armeno», in Gregorio XIII, Arte dei moderni ed immagini venerabili della nuova 
ecclesia, edited by Valentina Balzorotti and Bianca Hermanin (Rome: Efesto, 2021), 137-157.

8	 On the Tensho “embassy” see Derek Massarella, «Envoys and Illusions: The Japanese Embassy to 
Europe, 1582-90, ‘De Missione Legatorum Iaponensium’ and the Portuguese Viceregal Embassy to 
Toytomi Hideyoshi, 1591», Journal of the Royal Asiatic Society 15 (2005): 329-350; Derek Massarella 
ed., Joseph Francis Moran trans., Japanese Travellers in Sixteenth-Century Europe. A Dialogue 
Concerning the Mission of the Japanese Ambassadors to the Roman Curia (1590), (London: The 
Hakluyt Society/Routledge, 2016); Carlo Pelliccia, La prima ambasceria giapponese in Italia nel 
1585: relazioni e lettere di viaggio nell’Archivium Romanam Societatis Iesu, Unpublished Doctoral 
Dissertation defended at the Università della Tuscia, 2016; Paolo Giulietti, Olimpia Niglio and Carlo 
Pelliccia, Tensho, Diario di un pellegrinaggio giapponese alla curia romana (1585), (Rome: Tau 
editrice, 2025); and Luis Frois, La première ambassade du Japon en Europe 1582-1592. Première 
partie le traité du Père Frois, ed, J.A. Abranches Pinto, Yoshitomo Okamoto, Henri Bernard S.J. 
(Tokyo: Sophia University, 1942).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

188 James W. Nelson Novoa

strong impression of the mission by the newly minted Japanese Christian youths 
left in European Christendom is borne out by a German broadside dated 1586, 
after they had left the continent (figure 3).

Figure 3. German broadside Newe Zeyttung auss der Insel. 
Available through Creative Commons

2. The inventory of April 1585: 
the past and the world in the palace

Boncompagni died only a few days after receiving the four youths, on 
April 10 1585. Upon his death, as part of the procedures during a vacant see, 
officials from the Apostolic Chamber arrived at the Apostolic Palace to prepare 
a list of the objects present there. The list, extant and preserved in the Archivio 
di Stato di Roma which is published here, was copied at the behest of the Ap-
ostolic Chamber on the very day of the death of pope Boncompagni and con-
cluded on April 16, allows us to see what was in the intimate spaces inhabited 
by the pontiff. As with other such inventories carried out at the bequest of the 
Apostolic Chamber either during the life of a pope or after his death the list of 
objects provides us with as much of a glimpse into objects which arrived in the 
Apostolic Palace during Gregory’s tenure as pontiff as those which preceded 
him during the reigns of other men who occupied the throne of Peter. At the 
present state of research it seems difficult to account for where these objects 
may have gone. The comparative study of several of the inventories which came 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

189Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

after that of Gregory XIII indicate that many of the items which appear in his 
surfaced in those of his successors.9

The preparation of the list, which in the extant document is designated 
as Inventaria cubiculoru(m) apostolicorum Sedis vacanti and the guardaroba 
was overseen by the Cardinal Chamberlain of the Apostolic Chamber, cardinal 
Filippo Guastavilla (1541-1587), the nephew of the deceased pontiff and by 
the guardaroba, in this case, the keeper or guardian of the papal wardrobe 
Pietro Vittrice (died 1600) known to posterity as the patron of the Pietà chapel 
in the Chiesa Nuova. They were accompanied in their task by several officials 
of the Chamber, among them the Treasurer General Rodolfo Bonfiglioli (died 
1604), Fantino Pietrignani bishop of Cosenza (1539-1600) and maestro di casa 
of Gregory XIII, the clerks of the Chamber Innocenzo Malvasia (1552-1612), 
Agostino Cusani (1542-1598), Guido Pepoli (1560-1599) and Domenico Pinelli, 
bishop of Fermi (1541-1611) in addition to Pietro Aldrobrandini (1571-1621), 
the Fiscal Advocate General. The document was formally passed onto Cardinal 
Giulio Antonio Santorio (1532-1602) on April 28, 1585, after the election of 
Sixtus V (1585-1590) who had been elected four days before. 

This document is one of several such inventories which have survived to 
our day among the documents of the notaries and secretaries of the Apostolic 
Chamber held in the Archivio di Stato di Rome, the State Archives of Rome 
which were created in 1870 after the incorporation of the Papal States into the 
Kingdom of Italy.10 Similar in kind to many other inventories still conserved 
it is in keeping with the strict rules that the Chamber was supposed to en-
force. After the end of an active pontificate and sometimes during one it was 
essential that the Chamber have a list of the items which were to be found in 
the residences as technically, they were the property of the Chamber which 
was charged with administering them for the universal church as one of the 

9	 James W. Nelson Novoa, «The Orient, India and Portugal in the Papal guardaroba (1572-1621)», in 
Global Networks in Early Modern Rome. Images, Objects, and Diplomacy, edited by Francesco 
Freddolini (Florence: Mandragora, 2025), 89-108.

10	 On the Apostolic Chamber and its archives see Gaetano Ramacciotti, Gli archivi della Reveranda 
Camera Apostolica. Con inventario analitico-descrittivo dei registri camerali conservati nell’Archivio 
di Stato di Roma nel fondo Camerale primo, (Rome: Reverenda Camera Apostolica, 1961); Maria 
Grazia Pastura Ruggiero, La reverenda Camera Apostolica e i suoi archivi, (Rome: Archivio di Stato, 
1984). These inventories have received relatively little scholarly attention. The inventory made out 
after the death of Innocent IX (1591) and shortly after Clement VIII (1592-1605) became pope on 
February 2 1592 has been published and commented on: James W. Nelson Novoa, «L’inventario di 
Innocenzo IX e Clemente VIII: un’occhiata alla guardaroba Pontificia nel 1592», Studi Medievali 
e Moderni. Arte, letteratura, storia XXVIII,1 (2024):127-168 and «Cultura materiale e memoria 
nell’inventario di Innocenzo IX-Clemente VIII (1592)», in Una curiosità generosa. Studi di Storia 
Moderna per Irene Fosi, a cura di Giovanni Pizzorusso e Giuseppe Mrozek Eliszezynski (Rome: 
Viella, 2004), 99-106. On notaries in Rome during the early modern period see Laurie Nussdorfer, 
Brokers of Public Trust. Notaries in Early Modern Rome (Baltimore: The Johns Hopkins University 
Press, 2009). 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

190 James W. Nelson Novoa

components of the interval of the Vacant See.11 This makes such a document 
especially revealing as it is a unique testimony to what things were present in 
those spaces immediately after the death of the pontiff through the eyes of the 
officials of the Chamber.12 

Given the very nature of the objects which were to be described by the 
officials of the Apostolic Chamber in their inventory it would be misleading to 
speak of them as simply constituting the personal collection of Pope Gregory 
XIII. As with most inventories in itself it is a very partial document. It provides 
very brief descriptions which are often hastily taken down by the officials. As 
scholars we are left in the dark about the true origins of the objects in question, 
of where they came from originally, when they made it to the Apostolic Palace 
and how. The descriptions are telling in that they reveal the mental contours of 
the men who worked together to ensure that the objects present in the Apostolic 
Palace were accounted for. In this sense they show us the knowledge of what the 
officials of the Apostolic Chamber might have had about the material culture 
which was present in the papal dwellings. In some cases, as we shall see, the 
objects are clearly in keeping with the interests and tastes of the reigning pope 
and we may only speculate as to the motivation behind a personal gift or the 
manufacturing of an item for the use of the pope. In others they belonged to a 
previous pope or entered the guardaroba during their previous reign. 

 At least two items had dragons on them, an obvious nod to Gregory XIII’s 
coat of arms and that of the Boncompagni family which still figures prominently 
in the Apostolic palace (figure 4).13 His bed chamber had what was likely to 
have been a wooden gateway to the bed with carved dragon designs on it and 
in addition there was a velvet vestment with a dragon emblem on it. The com-
pilers found a portrait of the pope, 23 medals with his image, a small painting 
with images of the passion and the coat of arms in addition to an ivory crucifix 
in a tabernacle a bedwarmer, a small box, a bell and an image or map of Italy 
made of parchment all with the coat of arms of the late pope.

There were also items with the arms of his predecessors and prelates 
who spent time in Rome. A silver bell had the coat of arms of Innocent VIII 
(1484-1492), a small box and a silver and gold pitcher had the arms of Paul IV 
(1555-1559), a velvet chair had the arms of Pius IV (1559-1565), while a gilded 
clock, a medal, a small box, a red velvet chair and a candle holder had those of 

11	 On the period of Sede Vacante see Maria Antonietta Visceglia, Morte e elezione del papa: riti e 
conflitti. L’età moderna (Rome: Viella, 2013) and John Hunt, The Vacant See in Early Modern Rome: 
A Social History of the Papal Interregnum (Leiden: Brill, 2016).

12	 On the officials of the Chamber, especially the treasurers see Massimo Carlo Giannini, «Note sui 
tesorieri generali della Camera apostolica e sulle loro carriere tra XVI e XVII secolo», in Offices 
et papauté (XIVème-XVIIème siècle. Charges, hommes, destins, École française de Rome https://
books.openedition.org/efr/1247

13	 On the Boncompagni dragon see Marco Ruffini, «A Dragon for the Pope: Politics and Emblematics 
at the Court of Gregory XIII», Memoirs of the American Academy in Rome LIV (2009): 83-106.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

191Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Pius V (1566-1572). An ivory cross had the arms of Cardinal Carlo Borromeo 
(1538-1584), present in Rome with several curial roles from 1560 to 1564 while 
a cup or goblet made of rhinoceros horn bore the arms of Cardinal Francisco 
Pacheco de Toledo (1521-1579), ambassador of Philip II to the Holy See, car-
dinal protector of Spain, member of the Congregation of the Holy Office and 
Chamberlain of the College of cardinals, who lived in Rome from 1545 to 1574. 

The majority of the items which were accounted for in the inventory natu-
rally were linked to the public liturgical life of the Catholic Church or domestic 
devotional life. Vestments abound as do sacred vessels used for the celebration 
of the mass in addition to crucifixes, altar cloths and lecterns. Other kinds of 
objects appear however which could have been found in any stately residence. 
Furniture, ornamentation, bed covering and sheets, headwear, medals, gob-
lets or cups, inkwells, candle holders, bells, rings and paintings abound in the 
inventory. Of the 12 paintings mentioned in the inventory 2 are portraits of 
Gregory XIII, 2 are maps and 8 are of religious subjects. 

In the inventory of April 1585, the purported European geographical ori-
gins of the objects or their styles are referred to only two cases. Hence Spanish 
leather wallpaper appears 5 times in the inventory, in keeping with Cordoba 
in particular as a noted centre for the production of leatherwork known as 
Guadamecil.14 Numerous examples of it have survived in palaces and museums 

14	 Franklin Pereira, «O comércio de ‘couro dourado’ guadameci entre Córdova e Lisboa: um contrato 

Figure 4. Boncompagni coat of Arms, pendiment and part of ceiling 
in the gallery of Geographical Maps. Apostolic Palace, Vatican City. 

Available through Creative Commons



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

192 James W. Nelson Novoa

such as the one present in the Museu Nacional Machado de Castro of Coimbra 
(figure 5). The officials claimed that a small inlaid table was from Portugal, and 
a rosary was made of wood from the same country. As is often the case with 
the other papal inventories it is impossible to know the exact date on which 
items like this arrived in Rome. The proximity of Gregory XIII to the Iberian 
context which he knew so well, having been sent as a legate on behalf of Pius 
IV (1559-1565) in the summer of 1565 to study the proceedings of the trial 
for heresy against the Primate of Spain, Bartolomé Carranza (1503-1576) on 
the part of the Spanish Inquisition and his active interest in the problem of the 
succession to the Portuguese throne could have facilitated the entry of items 
from Spain and Portugal.15 

Given the universality of the papal court and the organs of the Catholic 
Church in Rome it should come as no surprise that the inventory should be filled 
with items which clearly are extra-European either by their brief description or 
by the very materials they are made of. As with other items in the list the true 
origins of the objects and how they really made it to the papal residence can 
only be a matter of conjecture. At least five items: tables, crucifixes, small boxes 
are made from ivory. There were at least two pieces of the ongia della bestia the 
hoof of an elk, moose, or tapir, whose hooves and nails were thought to have 
medicinal properties, especially to treat epilepsy and were relatively common 
sixteenth-century collections. Their geographical origins at the time could span 
from Scandinavia, Russia, New France, South American and Africa.16 At least 5 
objects: small furniture, crucifixes and picture frames were made from ebony 
which may have been of African provenance. At least 10 objects were described 
as having been made from osso di bada or rhinocerous bone or horn: cups or 
goblets, horns although their real provenance remains elusive. Such objects can 
be found in early modern collections, often of presumed Chinese provenance 
such as the seventeenth-century cup at the Metropolitan Museum of New York 
(figure 6). Finally, two bezoar stones appear. These agglomerations of hair 
or vegetable matter were typically found in the stomachs of goats and were 
much sought after item during the early modern period, especially on account 
of their alleged ability to treat fevers and as an antidote to poison, present in 

de venda de 1525», Medievalista 13 (2013) https://journals.openedition.org/medievalista/551; Manuel 
Nieto Cumplido, Cordobanes y guadamecies de Córdoba (Córdoba: Diputación de Córdoba, 1973); 
John Waterer, Spanish Leather: a History of its uses from 800 to 1800 for Mural Hangings, Screens, 
Upholstery, Altar Frontals, Ecclesiastical Vestments, Footwear, Gloves, Pouches and Caskets 
(London: Faber and Faber, 1971).

15	 Maria Pia di Marco, «Gregorio Magno, Gregorio XIII, el patriarca Eutichio y el arzobispo Bartolomé 
Carranza», Anuario de Historia de la Iglesia 18 (2009): 189-204.

16	 Irina Pogorny, «The Elk, the Ass, the Tapir, their Hooves, and the Falling Sickness: a Story of 
Substition and Animal Medical Substances», Journal of Global History 13 (2018): 46-68 and John 
Brooks, «The Nail of the Great Beast», Western Folklore 18 (1959): 317-321.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

193Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Figure 5. Guadamecil. 
Museu Nacional de Machado de Castro, Coimbra, Portugal. 

Available through Creative Commons

Figure 6. Cup with grapes. 
Metropolitan Museum of Art, New York. 

Object number 08.212.1. 
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/41874



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

194 James W. Nelson Novoa

medical lore since Antiquity.17 Though in general purportedly of Asian origin 
by the end of second half of the sixteenth-century there was steady flow of such 
stones from Peru to Europe.18 This item, present in important collections, was 
often mounted, such as the seventeenth century exemplar at the Metropolitan 
Museum of Art (figure 7), becoming an object of display, as in the case of one 
of them which were in the Apostolic Palace at the time of Gregory XIII: un 
vasetto d’argento tondo con una pietra di bezoar dentro.19 

17	 Maria Do Sameiro Barroso, «Bezoar Stones, Magic, Science and Art», Geological Society London, 
373 (2013): 193-207 and «The Bezoar Stone: a Princely Antidote, the Távora Sequeira Pinto-Collec-
tion-Oporto», Acta Medico Historica Adriatica 12 (2014): 77-98.

18	 Marcia Stephenson, «From Marvelous Antidote to the Poison of Idolatry: The Transatlantic Role 
of Andean Bezoar Stones during the Late Sixteenth and Early Seventeenth Centuries», Hispanic 
American Historical Review 90 (2010): 3-39.

19	 Segretari della Reverenda Camera Apostolica busta 1231, fol. 540 v, Archivio di Stato di Roma, 
Christian J. Duffin, «Bezoar Stones and their Mounts», Jewellry History Today 16 (2013): 3-4.

Figure 7. Bezoar Stone with Case and Stand. 
Metropolitan Museum of Art, New York. 

Object number 1980.228.1, .2a, b, .3. 
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/452963



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

195Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

When, for the officials of the Apostolic Chamber, objects were clearly not 
European the general term used for them was India to indicate provenance or 
all’indiana to indicate a non-European style, something typical of Italian inven-
tories in the early modern period.20 At least five items are designated as being 
from India, three nuts, likely coco de mer or Seychelles nuts and possibly which 
can be found in early modern collections and were typically mounted, like the 
case of the nut originally from Augsburg and present in the British museum 
(figure 8), a box, two canes or staffs made from canna d’India and a table while 
one una scatola longa is described as lavorata all’indiana. The descriptions do 
not allow us to understand what they may actually have looked like. This is the 
case of a round box made of sea turtle or tortoise shell dell’Indie which may have 
resembled several extant boxes which are present in museums and collections 
and have variously been traced to the Gujarat, Southeast Asia or New Spain. 
It may very well have been similar to an “Indian” box made of tortoise shell 
now found in the Museu Nacional Machado de Castro of Coimbra (figure 9). 

The term India as a vague place of provenance is used for two items which 
had been gifted by the four Japanese youths shortly before Gregory’s death in 
1585: una tavola d’India lavorata, donata da giapponesi co(n) sei piedi along 
with un’altra tavola co(n) piedi simili donata da medesimi. A third item, while 
not identified as Indian was also gifted by the Japanese. These were due quadri 
grandi di paesi portati dalli principi giapponi which can plausibly be identified 
with the lost Azuchi screens, created which apparently depicted the castle of 
Azucchi and was given to Valigniano by the Japanese daimyo Odo Nobunaga 
(1534-1582).21 Their location in the Apostolic Palace according to the inventory, 
nella stanza avanta la gallaria could coincide with the Gallery of Maps though 
research is still inconclusive as to where they were actually placed after their 
initial reception by the pope.22 In one case a concrete non-European origin for 
objects was alluded other than the generic India: two chairs purportedly from 
China due sedie di Cina lavorate indorati co(n) doi draghetti guarnite di velluto 
rosso co(n) frangie di seta e oro, in una de quali vi son cussino di velluto rosso. 
Of course, from the inventory we cannot gleen whether the chairs were in fact 
from China itself or from another Asian locality. 

20	 Jessica Keating and Lia Markey, «Indian Objects in Medici and Austrian-Habsburg Inventories. A 
Case-Study of the Sixteenth-Century term», Journal of the History of Collections 22 (2011): 283-300 
and Kate Lowe, Provenance and Possession. Acquisitions from the Portuguese Empire in Renaissance 
Italy (Princeton, Princeton University Press, 2024), 26-27.

21	 Segretari della Reverenda Camera Apostolica busta 1231 Fol. 537 r, Archivio di Stato di Roma. Paola 
Cavaliere, «Azuchijo no zu Byobu. Il paravento dipingo raffigurante il castello di Azuchi», in Atti 
del XXXI Convegno di studi sul Giappone, edited by Rosa Caroli (Florence: Associazione Italiana 
per gli Studi Giapponesi AISTUGIA, 2007), 133-148; Mathew McKelway, «The Azuchi Screens and 
Images of Castles», in Capitalscapes, Folding Screens and Political Imagination in Late Medieval 
Kyoto, (Honalulu: University of Hawaii Press, 2017), 164-177.

22	 Mark K. Erdmann and Éliane Roux, «Recent Research on the Azuchi Screens», Journal of Asian 
Humanities at Kyushu University 9 (2024): 1-23.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

196 James W. Nelson Novoa

Figure 8. Seychelles nut ewer. 
British Museum, London. 

https://wb.britishmuseum.org/MCN2392#1551899001



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

197Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

3. Conclusion
The inventory which is published here sheds important light on the kind 

of material culture present in the papal palace during the truly global pontif-
icate of Gregory XIII. The objects which filled the intimate spaces of the pope 
and with which Boncompagni interacted on a daily basis of course reflect the 
legacy of past occupiers of the throne of Saint Peter. Many of those things such 
as liturgical wear, devotional objects, furniture, furnishings and utensils could 
have been used regularly in the abode of the pontiff while others would have 
rather been looked at and admired as decorative objects in their own right. 
Others made their way into the guardaroba during his pontificate as was the 
case with the gifts given by the four Japanese Christian youths, which aimed 
to impress upon Boncompagni that Catholicism was prospering in Japan and 
would have a bright future there thanks to the missionary efforts of orders 
like the Society of Jesus. The gifts were a singular example of how the centre 
of global Catholicism, and its head were seen as an important destination for 
such objects to arrive at. 

Of course, the document itself has the limitations of all inventories as 
historical sources and is to be treated with caution. It is, above all, a source in 
which its compilers reveal their limitations in being able to situate and designate 
what they were seeing. Just what was the nebulous India for the men who had 
to hastily prepare these lists? Were the objects in question from Asia, Africa or 
the American world? In many cases in which the designation appears clearly the 
officials of the Chamber could not place the objects geographically, so they used 
the name of India to denote those that were not European. The objects which 

Figure 9. Indian Chest. 
Museu Nacional de Machado de Castro, Coimbra. 

Inventory number 04169 TC



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

198 James W. Nelson Novoa

must have seen as the most foreign or strange often had a dual purpose, as was 
the case of Seychelles nuts or coco de mer and rhinoceros’ horns in other early 
modern collections and which, as we have seen, were present in the inventory. 
They were at once considered marvellous objects, which had alleged medicinal 
properties but were also prized items which were put on display and admired 
as curious and singular.23 Even if Gregory XIII’s guardaroba was not a Wunder-
kammer in the strict sense, the fact that some of these marvellous items were 
mounted as decorative objects as is borne out in the inventory suggests that 
they could have ordered in the palace for the private enjoyment of the pontiff.

The presence of such objects as evinced in the inventory, many of them 
very possibly diplomatic or internal curial gifts, reflects the general interest 
for such lore at the time. At the time of the papacy of Gregory XIII Rome was a 
veritable meeting place for global Catholicism in all its complexity and variety. 
It was also a centre for the circulation of geographical and scientific knowledge, 
a true meeting place of physicians, men of science and merchants with links 
to some of the most distant places, making of the city in the second half of the 
sixteenth century a hub for the exchange of ideas and things.24 The list of ob-
jects compiled by the often bewildered and perplexed officials of the Apostolic 
Chamber before the challenge of committing the things they saw to paper, is a 
telling expression of a pontificate which allowed the world to enter the confines 
of the Apostolic Palace at a time when the occupant of the throne of Peter was 
also intent on reaching out to some of the most distant places on the globe.

23	 Marnie P. Stark, «Mounted Bezoar Stones, Seyschelles Nuts and Rhinocerous Horns: Decorative 
Objects as Antidotes in Early Modern Europe», Studies in the Decorative Arts 11 (2003): 69-94.

24	 Elisa Andretta, «Roman Urban Epistemologies, Global Space and Universal Time in the Rebuilding 
of a Sixteenth-century City», in Knowledge and the Early Modern City: A History of Entanglements, 
Bert De Munck and Antonella Romano eds. (New York: Routledge, 2019), 197-222; Elisa Andretta, 
Roma Medica. Anatomie d’un système médicale au XVIème siècle (Rome: École française de Rome, 
2011); James W. Nelson Novoa, «El horizonte oriental de los mercaderes portugueses en Roma (1555-
1655)», Cuadernos de Historia Moderna 48 (2023): 539-561. For the material culture of Baroque Rome 
and private collections, especially in the seventeenth century see Renata Ago, Gusto for Things: A 
History of Objects in Seventeenth-Century Rome, Translated by Bradford Bouley and Corey Tazzara 
with Paula Findlen (Chicago: University of Chicago Press, 2013). 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

199Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

The postmortem inventory of Gregory XIII of April 158525

[536r] Inventaria cubiculoru(m) ap(osto)licorum Sedis vacan(ti).

Die mercurii X Ap(ri)lis 1585.

Fel(icem) rec(ordationem) Gregorius p(a)p(a) XIII circa horam 18 sicut D(omi)
no placuit ab hac luce migravit qua die post factam Ill(ustrissi)mor(um) et R(e-
verendissi)mor(um) D(omi)norum S(anc)tae Rom(anae) Eccl(esi)ae Cardinalium 
congregationem que fuit expleta circa mediam horam noctis, Ill(ustrissi)mus et 
R(everendissi)mus D(ominus) Phillippus S(anc)ti Angeli in foro pisciu(m) diac(on)
us card(ina)lis Vastavillanus eiusdem S(anc)tae Rom(anae) Eccl(esi)ae camerarius, 
nec non de eius mandato [R(everendissi)mi p(at)res D(omi)ni Ill(ustrissi)mi](26) 
D(ominus) Rodulphus Bonfiolus Thes(aura)rius g(e)n(er)alis ac R(everendissi)mi 
p(at)res D(omi)ni Julius Vitellius Decanus, Fabius Corneus, Augustinus Cusanus, 
Fantinus Petrignanus arch(iepiscop)us Cusentin(i), Innocentius Malvasia, Comes 
Guido de Pepulis et D(omi)nicus) Pinellus e(pisco)pus Firmani, Camerae Ap(osto)
licae Clerici, ceteris cl(er)icis ab Urbe ab(sen)tib(us) ac et Mag(nific)us D(omi)
nus Petrus Aldobrandinus advocatus fiscalis g(e)n(er)alis una mecum not(ari)o 
statim accesserunt ad primo ad Stantiam studii p(rae)fati fel(ice) rec(ordatione) 
Greg(orio) p(a)p(a) XIII p(ro) conficien(d)o Inventario libroru(m) scripturaru(m) 
o(mn)iumq(ue) aliorum ibi ex(e)ntium verum qua propter tarditatem hore fieri 
non potuit ad diem crastinam de o(mn)ium consensu dilatum fuit quapropter 
clausa fuit per p(rae)fatum Ill(ustrissim)um et R(everendissim)um D(ominum) 
card(inal)em camerariu(m) ianua eiusdem studii retenta clave penes se et duplici 
sigillo habente imagines S(anc)tor(um) Petri et Pauli \ sigillata / quod penes me 
de mandato ut supra custodiendum retentum fuit.

Deinde Die XI eiusdem men(si) Ap(ri)lis.

Reperta suprad(ic)ta ianua adhuc clausa et sigillata recognitisq(ue) d(ic)tis || 
[536v] sigillis intactis et integris fuit de [mandato](27) p(re)fati Ill(ustrissi)mi et 
R(everendissi)mi D. card(ina)lis Cam(era)rii mandato in p(re)sentia supra(dic)
torum o(mn)ium \ Ill(ustrissi)mi D(omi)ni Thesau(ra)rii Sac(re) / Camere p(resen)
te clericorum aperta et considerata con fusione scripturarum ibi existentium ac 
stantibus aliis l(egi)timis impedimentis de quibus infra mandarunt denuo d(ic)
tam portam claudi et sigillari prout antea fuerat clausa et sigillata quo facto ianua 

25	 What follows is a diplomatic transcription of the document. When, as often happens, there are 
sections or words which are illegible on account of wear, especially due to burning ink on the paper 
the indication […] is provided.

26	 Erased.
27	 Idem.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

200 James W. Nelson Novoa

p(re)fata fuit clausa et ut supra d(ic)to sigillo sigillata, retentis clave penes Ill(u-
strissim)um card(ina)lem Camerariu(m) et sigillo penes me not(ari)um prefatum.

Posteas(28) | Dicta die XI ap(ri)lis 1585 in p(rese)ntia Ill(ustrissi)mi et R(everen-
dissi)mi D. Philippi car(dina)lis Camerarii p(re)fati ac supra(dic)torum R(everen)
dor(um) P(atris) DD. Thesaurarii Decani et clericorum ac mag.li Advocati fiscalis 
fuit ceptum inventariu(m) reru(m) et bonoru(m) ex(iste)ntium in cubiculo fel(ici) 
rec(ordationi) Greg(orii) p(a)p(ae) XIII prout sequitur v(idelicet):

Un letto co(n) un padiglione di rosato co(n) le mostre di broccato e capel-
letto tutto di brocato guarnito tuto di frangie d’oro e setta, qual letto è senza 
coperte e matarazzi.

It(em) un tornaletto simile.
Un cancello di noce lavorato a intagli co(n) li draghi.
Quatro scabelli depinti co(n) li appoggiatori et arme di sede vacante.
Una scansia di legno vecchia.
Un candelieri di legno grande dipinto.
Una tavola d’[eb]bano intarsiata d’avolio a torno guarnita di cristalli co(n) 

[…] diversi colori alla quale ne mancano cristalli num(er)o undeci. ||
[537r] Sopra detta tavola tre coperte di corami una cioè con li pendenti.
Item un’altra coperta di rosato co(n) una frangia d’oro e setta.
Per ornamento di detta camera vi sono li corami turchini co(n) colone 

d’oro [sopra quali vi] di Spagna.
It(em) sopra detti corami ornamento di velluto rosso co(n) trina d’oro e 

seta rossa.
[una po](29) Due portiere di rosato co(n) [trine](30) frangie di seta rossa.

Nella stanza avanti la gallaria:
Corami di Spagna a oro et argento alti sette pelli oltra li friggi sotto e sopra.
Dua scabelli depinti co(n) li appogiatori.
Una tavola di [marmi] mischi intarsiata co(n) le cornice e piedi di noce, 

coperta co(n) un corame rosso.
Due quadri grandi di paesi portati dalli principi giapponi.
Un quadro di pittura co(n) l’effigie di papa Gregorio.
Due portiere di corami d’oro fodrate.

28	 The word appears in the left hand margin.
29	 Idem.
30	 Idem.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

201Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Nel camerino a canto alla capella:
Un addobbam(en)to a torno a torno di velluto cremesino co(n) trine || 

[537v] d’oro e frangie di sopra d’oro e setta rossa.
It(em) sotto a detto addobbam(en)to corami di Spagna a oro et argento.
Una tavola di Portugallo intarsiato co(n) li piedi simili, picola.
Un letticciolo di noce intarsiato.
Un scabello doppio dipinto et un altro semplice simile.
Un candeliere grandicello di legno pur depinto.

Nella salla grande avanti alla capella:
Un addobbam(en)to di velluto verde con trine e frangie di seta verde et oro.
Un baldachino simile.
Sotto detti velluti un addobame(n)to di corame di Spagna turchini co(n) 

freggi e colona d’oro e color rosso.
Cinq(ue) portiere di velluto verde co(n) frangie e trine di setta e oro.
Un quadro d’una Madona co(n) un Christo co(n) cornice di noce dorata 

co(n) coperta [e cor] di taffettà e cordoni di setta rossa.
Dua candelieri grandi di legno depinti di rosso.

Nella stanza dell’Audienza detta la Camera Vecchia:
Un addobbam(en)to di velluto cremesino co(n) trine larghe d’oro e seta 

co(n) il drago e frangie d’oro e seta.
Doi tapetti co(n) li corami sotto alla finestra. || 
[538r] Un scabello doppio depinto et un candeliere di legno grande.
Un quadro di crucifisso d’avorio co(n) due altre figure dentro un taberna-

colo di legno coperto di raso cremes(in)o co(n) la rote d’oro.
Un ingenochiatore di noce.
Un baldachino di velluto cremes(in)o guarnito di trine e frangie d’oro e setta.
Una portiera di velluto rosso co(n) trine simile.

Nella Camera vicina alla bussola:
Un addobamento di velluto e damasco cremesino co(n) frangie d’oro e 

setta cremesina.
Un baldachino simile.

[Nella bussola di detta Cam(er)a]
Due portiere di velluto cremesino co(n) frangie d’oro e setta.
Due altre portiere di velluto e damasco cremesino con frangie simile.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

202 James W. Nelson Novoa

Tre scabelli [dopp](31) grandi et un picolo.
Un crucifisso d’avolio guarnito d’ebbano dentro un tabernacolo di raso 

rosso trinato d’oro co(n) arme di papa Gregorio sopra la guarnit(io)ne d’ebbano.
Doi corami vecchi alla finestra.

Nel camerino oscuro a canto a detta Cam(er)a:
Addobbam(en)to di corami di Spagna a oro et argento co(n) colone smaltate 

|| [538v] di turchino e freggi simili.
Una lettiera di noce co(n) sue colone a stanghette di ferro.
Un padiglione di rosato usato co(n) il capelletto e mostre di brocato co(n) 

frangie d’oro e seta rossa.
Un scabellone vecchio.
Un scabello depinto di rosso. ||

[539r] Die sabbati XIII Ap(ri)lis 1585 sede ap(ostoli)ca p(er) obitu(m) fel(ici) 
rec(ordationi) Greg(orii) p(a)p(ae) 13 vacan(te)

Ill(ustrissi)mus et R(everendissi)mus D. Philippus Vastavillanus card(ina)lis Ca-
mer(ariu)s ac Ill(ustrissi)mus D. Rodulphus Bonfiolus Thesau(ra)rius et R(everen)
di p(at)res D(omi)ni Julius Vitellius dec(anu)s, Augustinus Cusanus et Fantinus 
Petrignanus arch(iepiscopu)s cusentinus Cam(erae) Ap(ostoli)cae Clerici viso prius 
per eos sigillo ad portam studiis s(anc)tae memo(riae) Greg(orii) p(a)p(ae) XIII 
nuper apposito intacto eoq(ue) recognito mandarunt mihi et ut d(ic)tam portam 
aperirem qui recepta clave ab Ill(ustrissi)mo D. Card(ina)le Camer(ari)o porta 
ipsam aperui quo facto \ supra(dic)ti Ill(ustrissi)mus Camer(ariu)s ac R(everen)
d(issim)i p(at)res D(omi)ni Thes(aurariu)s Decanus et Clerici una mecu(m9 not(ari)
o d(ic)tum studium ingressi sunt et in eorum p(raese)ntia / repositis o(mn)ibus 
libris et scripturis manuscriptis in quodam forzerio coramine rubeo cooperto, ac 
in alia capsa rigata et munita quibusdam ferramentis habente super eius coperto 
l(itte)ras B. I. ac habente duas claves fuit deventum ad infra(scrip)tum Inventa-
rius in modum qui sequi(tur): sigillatis prius d(ic)to forzerio uno sigillo et d(ic)ta 
capsa duplici sigillo p(rae)fati Ill(ustrissi)mi card(ina)lis Camerarii consignatis 
clavib(us) mihi not(ari)o et d(ic)tis forzerio et capsa R(everen)do D. Petro Victricci 
custodi cellarii d(ic)ti fel(ici) rec(ordationi) Greg(orii) p(a)p(ae) XIII.

Sequitur Inventariu(m) aliarum rerum ac librorum in dicto studio existentum:
Et prius un bicchiere d’osso di bada intagliato di rilievo fatto a fogia di navicella 

co(n) piede d’argento lavorato \ in una sacoccia di vello bianco e rosso di setta /

31	 Idem.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

203Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Un campanello d’argento indorato con arma d’Innocentio ottavo co(n) 
maniche e fiochi d’oro e setta(32).

Tre altri campanelli d’argento, uno de quali co(n) arme di p(a)p(a) Gregorio.
Un altro campanello di bronzo lavorato di caciagione.
Un calamaro d’argento tondo co(n) suo coperchio e tre moti sopra. ||
[539v] Un altro calamaro più picolo d’argento co(n) suo coperchio picolo.
Un polverino d’argento picolino che si dice essere nell’Inventario della 

Guardarobba.
Un altro polverino d’argento senza coperto.
Una croce di pietra verde schietta.
Un pietra fatta a foggia di core legata in ponta d’oro co(n) un draghino 

dentro una scatola di velluto rosso.
Un cassettino co(n) tre annelli d’oro co(n) zaffiri.
Doi altri annelli co(n) zaffiri più grandi(33).
Un zaffiro sciolto avoltato in una carta.
Un [va](34) annello d’oro co(n) un smeraldo grande in un cassettino negro, 

qual annello è lavorato a intagli.
Un altro annello liscio smaltato di bianco co(n) un smeraldo bianco(35).
Un annello d’oro liscio co(n) una pietra roscia intagliata in un cassetino 

di velluto lionato co(n) trine d’oro e setta.
Un altro cassettino quadro di corame negro co(n) otto annelli de(n)tro, cioè 

un liscio smaltato di bianco co(n) un rubino in tavola, un altro co(n) zafiro fatto 
a piramide, un altro alla pontificale co(n) zaffiro grande ovato, due smeraldi, 
uno in tavola e l’altro ottangulo, una turchina picola, et un altro annello d’oro 
smaltato di bianco co(n) una pietra rossa(36) ovata intagliata, un altro annello 
picolo co(n) una pietra detta mirasole(37).

Una medaglina d’oro co(n) la Nuntiata da una banda et da l’altra due 
figurine et un cerchietto d’oro.

Una borsa di raso o drappo turchino e negro fatto a […] co(n) una moneta 
picola antica d’argento. || 

32	 An indication in the form of a cross appears on the left margin.
33	 An indication in the form of a cross appears on the left margin. 
34	 Erased.
35	 An indication on the left margin signals the word «bianco».
36	 Underlined in the text with the following note in the left-hand margin: «l’int(e)r(p)osto annello co(n) 

pietra rossa dissero haver il caudatario m(on)s(ignor) Ant(oni)o Migliore del quale se serve N(ostro) 
S(igno)re quando dice la messa abasso».

37	 An indication in the form of a cross appears on the left margin.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

204 James W. Nelson Novoa

[540r] Un bottone d’oro fatto a piramide co(n) diverse pietre picolissime 
che doveva servire a una corona.

Una corona di coralli grossetta.
Un’altra più picola.
Una corona di legno di Portugallo co(n) Pater Nostri e crocetta d’oro.
Un’altra coroncina semplice di detto legno.
Tre altre corone di legno semplice
Un’altra corona del medesimo legno dentro uno scatolino bianco.
Due corone d’agata tonde.
Un cordone bianco di seta co(n) una medaglia di rame picola co(n) una 

pietra di bezuar et un pocco d’ongia della bestia.
Una pietra di draspo verde ovata legata co(n) una fettuccia di seta rossa.
Un cavaliere di diaspro co(n) rosine d’oro e fiocco d’oro co(n) granatine.
Un altro cavaliere d’agata grosso co(n) agatine in mezzo e fiocho simile.
Una scatola tonda di tartaruga dell’Indie co(n) quatro corone di legno de 

quali una ha li Pater Nostri d’oro.
Una fettuccia stretta bianca e rossa dentro una carta che dice essere la 

misura del S(antissi)mo sepulcro di N(ostro) S(igno)re.
Una scatolina quadra co(n) dentro una pace d’ebbano co(n) N(ost)ro S(i-

gno)re morto, indorata.
Un pezzo d’osso di bada. ||
[540v] Una scatola longa lavorata all’indiana co(n) un cordone rosso in 

una saccoccia verde.
Un vasetto d’argento tondo co(n) una pietra di bezoar de(n)tro.
Una scatola di velluto rosso quadra [piena di radiche co(n) la …].
Un sachetto di tella rossa co(n) dentro scudi cinq(ue) cento d’oro in oro 

datti a me notaro per consignarlo all’[herede] d’Andrea Arigucci depositarii 
de Sede Vaca(n)te(38).

Due medaglie d’archimia.
Una scudella di legno co(n) un cerchio d’oro alla bocca et al fondo.
Un cucciaro di diaspro col manico d’oro picolo.
Tre cavalieri grossi, uno d’ambra gialle e l’altro di leg[no] bianco.
Un altro cavaliere di legno rosso co(n) un diaspro in piede e due meda-

gliette insieme.

38	 Added in on the left margin: «Io Ant(oni)o Bonvanni a nome delli Arg(ucc)i depositari ó riceuto scudi 
cinquecento d’oro in oro e datone acconto alla R(everen)da Cam(er)a in conto della sedia vacante 
per seg(ui)re l’ordine di Mons(igno)re Ill(ustrissim)o Cam(erari)o, oggi questo dì 13 d’aprile ‘85».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

205Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Un fiocco da corona co(n) diverse perlette.
Un capelletto d’argento indorato picolino.
Una scatola co(n) doi cavalieri di cristallo di montagna […] co(n) soi annelli.
Un’altra scatola co(n) doi altri cavalieri di cristallo di montagna tondi.
Una corona grande di cristallo liscio co(n) li Pater Nostri intagliati.
Una corona di cristallo fatto a oliva grossa.
Un’altra liscia tonda e grande.
Un’altra mezana intagliata tonda tutte tre in una scatola.
Un scatolino rosso co(n) manico da ventaglio di cristallo di montagna 

intagliato. ||
[541r] Una corona granata grossa.
Tre corone d’agata mezanelle.
Un cavaliere d’agata picolo co(n) un fioco di seta rossa et un anello dorato.
Un altro cavaliere d’agata no(n) compito.
Una coroncina picola d’agata.
Una scatola tonda e longa co(n) un’ampoletta piena di licore.
Cinq(ue) para d’occhiali d’argento co(n) cinq(ue) cassette.
Una cassetta da ochiali d’avolio intagliata co(n) un cordoncino d’oro.
Due cortelli alla turchesca co(n) manichi bianchi d’osso.
Quatro retagli di taffetà di diversi colori.
Rosette d’oro p(er) guarnitione d’una corona dentro una cartuccia.
Cinq(ue agate dentro una cartuccia.
Un scattolino rosso co(n) un vasetto da tiriaca et un’ampoletta di liquore 

bianco.
Un vaso di terra verde co(n) gambaro d’oro o vero indorato.
Due scatole co(n) diversi occhiali.
Una noce d’India.
Un vaso di legno turchino co(n) dentro un vaso di terra sigillato.
Un paro d’occhiali d’argento co(n) sua casetta.
Tre medaglie due grande guarnite d’osso negro [una](39) et una più picola 

schietta co(n) el ponte.
Un’altra medaglia di bronzo co(n) la faccia di N(ostro) S(igno)re guarnita 

d’osso negro.
Un’altra medaglia d’archimia co(n) la faccia di Giulio secundo co(n) in-

scrittione pro S(anc)ta Ecc(lesi)a Catho(li)ca.

39	 Erased.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

206 James W. Nelson Novoa

Un’altra medaglia d’oro co(n) la faccia di papa Greg(ori)o col reverso del 
ponte.

Una medaglia di metallo co(n) la faccia di N(ostro) S(igno)re et reverso 
di ponte, guarnita d’osso negro. ||

[541v] Venti medaglie [di bronzo](40) co(n) l’effigie di p(a)p(a) Greg(ori)
o d’oro.

Tre altre medaglie d’argento co(n) l’effigie di p(a)p(a) Greg(ori)o legate 
in osso negro.

Due altre medaglie di rame indorato guarnite d’osso negro.
Un annello di diaspro picolo.
Un bichere grande d’osso di bada.
Una tazzetta d’osso simile.
Un vasetto di legno bianco in un scatolino di velluto co(n) trine cordone 

e fioccho d’oro e seta.
Un boccaletto d’osso di bada guarnito d’argento indorato.
Doi ampoletti d’osso di bada guarniti co(n) la bocca e [piede] d’argento 

indorato.
Un bichiere a calice di cristallo di montagna [col] coperchio bocca e piede 

d’argento indorato dentro una cassa di corame rosso lavorato d’oro.
Una crocetta di smeraldo guarnita d’oro co(n) una perla [longa] perata 

attacata a un cordone d’oro e seta verde.
Una peparola di lapislazuli co(n) piede e cima d’argento indorato.
Un cucciarino verde di pietra della giara col mani(co e) due mascarini d’oro.
Un pezo di pietra bianca della giara.
Doi para di forpicine e doi para di cortelini indorati.
Un baboino di terra verde e bussato.
Un scatolino di rame argentato.
Un cucciaro di legno co(n) mezo manico d’argento.
Tre pezzetti del medesimo legno.
Una tazzetta d’osso di bada co(n) piede d’argento dorato co(n) arme del 

cardinal Pacceco dentro una borsa di vell(ut)o creme(sino) || 
[542r] Un vasetto d’oro co(n) dentro certi peccetti di bezuar.
Un cocco d’India co(n) un coperchio d’argento lavorato.
Un altro coco d’India.
Doi corni di bada.

40	 Idem.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

207Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Una scatola rossa co(n) una scudella di terra sigillata.
Una scatola d’India co(n) profumi dentro.
Un vasetto d’argento da aqua santa co(n) una croce di sopra.
Un bichere d’osso di bada guarnito d’argento indorato co(n) un cerchio alla 

boccha e cinq(ue) righe co(n) mascaroni dentro una scatola di corame negro.
Un altro bichiere di corniola bianca co(n) un bottone di cristallo di mon-

tagna co(n) un fondo in piede d’argento indorato e tre mascarini in otrno co(n) 
suo coperchio della medesima pietra.

Un’anconetta di penne di pavone co(n) li secreti della messa coperto di 
velluto rosso dentro una scatola negra.

Continuatio supra(dic)ti Inven(ta)rii Die XV Aprilis 1585.
Primo un bacile et un bocale d’argento indorato lavorato a opera smaltato 

di turchino con sua coperta di corame negro.
Due cattinelli d’argento tondi da sputare dentro o vero da lavar le mani, 

uno de quali è rotto nel orlo.
Un bocale \ col becco / d’argento dorato in parte co(n) l’arme di papa 

Paulo 4to.
Una tavola ottangola che s’apre in mezzo, lavorata alla zimina co(n) un 

fregio a torno di madre perle co(n) coperta di pano, et di corame. || 
[542v] Un scaldaletto d’argento co(n) l’arma di papa Gregorio.
Dua para di scarponi di velluto rosso co(n) la croce.
Due para di scarponi di pano rosso.
Un paro di scarponi di corame rosso.
Due para di pianelle di panno rosso.
Due para di scarpette senza sola di velluto rosso.
Una croce d’ebbano co(n) il piede e Crocifisso d’argento (con) arma del 

cardinal Borromeo.
Uno scatolino co(n) diverse cosette d’oro argento e corali rotti di poco valore.
Un bichiere d’osso di bada vechio.
Uno scatolino tondo co(n) tre noci ordinarie dentro.
Una scatola depinta co(n) dentro diverse cartucce co(n) robbe [medecinali].
Un’anconetta co(n) l’Assontione della Madona intagliata (con) una catenella 

et un ancino d’argento.
Un’altra anconetta indorata depinta col giudicio.
Diece cartete depinte con santi.
Una meza ongia della gran bestia.
Un par d’occhiali d’argento rotti.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

208 James W. Nelson Novoa

Una croce di legno intagliata.
Un’altra croce simile.
Un reliquiario picolo di legno senza reliquie co(n) terra santa.
Una scatola co(n) doi pettini d’avolio un specchio un [pettinatore] et 

[quatro](41) tre berettini.
Una cassetta a uso di reliquiario.
Due candelierini picoli d’argento, novi.
Una scatola co(n) un’ampola d’aqua sc ritta di sopra alla spagnola.
Una cassettina lavorata alla zimina co(n) arma di Paulo quarto. ||
[543r] Un giuppone di raso bianco senza maniche fodrato di corame.
Un busto di tela fodrato dinanzi di felpa rossa, senza maniche.
Due berrettini di panno rosso.
Un sciugatore alla turchesca.
Una pezzetta da stomaco.
Un paro di calzetti di tela.
Un paro di stivaletti di corame bianco.
Un paro di calze bianche vecchie.
Una sottana di panno bianco fodrata di gole di martore.
Una sottanella senza maniche di zigrino bianco fodrata d’armelini.
Un’altra sottanella vecchia fodrata di diversi o vero panza di dossi.
Una zimarra bianca di zigorino(42).
Un fazzoletto bianco.
Due bastoni di canna intagliati.
Due altri bastoni di canna d’India.
Un bastone di madre perla.
Un altro bastone negro invernicciato.
Un bastone di cannella.
Un altro bastone di madre perle il quale è posto dentro una scatola di 

legno il quale ha una gioia falsa.
Una tavola d’India lavorata, donata da giapponesi co(n) sei piedi [uno]

(43) simili.
Un’altra tavola co(n) piedi simili donata da medesimi.

41	 Erased.
42	 The following words appear on the left hand margin: «Disse m(on)s(igno)r Pietro sonno scritti 

nell’Inven(tari)o grande armadi ord(ine) sotto».
43	 The following word is erased.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

209Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Un horologio indorato co(n) una bandarola in cima co(n) arma di papa 
Pio quinto co(n) sua cassa ch’ha quatro occhi di cristallo. ||

[543v] Un quadro di legno di noce co(n) Crocifisso di smalto bianco.
Un occhiale tondo di vetro verde.
Un pulpito coperto di velluto cremesino co(n) suo scabello simile.
Un studiolo di velluto negro guarnito di rose d’arg(en)to o ver[o] archimia 

indorata sopra li piedi di noce.
Un altro studiolo di velluto rosso guarnito di guarniti[one] indorata e 

piede di noce, voto.
Un Crocifisso di [lapis] rame co(n) le cornice di lapislazuli.
Un altro Crocifisso [d’ebban] dorato in quadreto d’ebbano, la Madona e 

san Giovanni dorati.
Un quadro ornato di legno indorato co(n) un Salvatore.
Un altro quadro di raso \ bianco / depinto co(n) misterii de sette sacram(enti).
Un quadro co(n) la testa della Madona di penne di pa(vone) co(n) le cor-

nice d’argento et roverso simile co(n) la figura di [Palade] e l(ett)re che dicono 
Greg(ori)us XIII Pontifex Maximus, con sua copertina rossa.

Un quadro di paesi di carta co(n) cornice di noce.
Un quadro di sant’Ambrosio senza cornice co(n) la coperta di taffetà rosso 

vecchia.
Un quadro dell’Italia in carta pecora senza cornice co(n) u(na) cortina di 

taffetà turchino et arme di papa Greg(ori)o.
Un occhio grande di cristallo verde co(n) cornice di noce.
Un quadretto di legno intagliato co(n) [il] N(ostro) S(igno)re che da le 

chiavi a san Pietro.
Una cassettina co(n) reliquie di terra santa et una croce di legno co(n) 

reliquie simili. ||
[544r] Una bussia d’argento dorato co(n) l’arme di Pio Vto et suo smocatore.
Una cintura d’ormesino bianco.
Una pietra liscia di muschio picola.
Una segietta di velluto cremesino et un urinale di panno rosso.
Un vaso di porcellana fatto a [uso](44) vaso quadrangulo.
Una borsa di raso cremesino co(n) trinete d’oro e seta simile.
Due sedie di Cina lavorate indorati co(n) doi draghetti guarnite di velluto 

rosso co(n) frangie di seta e oro, in una de quali vi son(45) cussino di velluto rosso.

44	 The following word is erased.
45	 Corrected with «è» by another hand.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

210 James W. Nelson Novoa

Le quali robbe sopra inventariate si sono consegnate al s(igno)r Pietro 
Vittuci, Guardarobba della fel(ice) mem(oria) di Greg(ori)o p(a)p(a) XIII dalli 
Ill(ustrissimo) S(igno)r Theso(rie)re, R(everendissi)mi Monsig(no)ri Cusano, 
Cusenza, Malvasia e Pinelli chierici della Cam(er)a Ap(ostoli)ca.

Et indi è stata sigillata la porta di detto studio essendo prima serrata a 
chiave e ritenuta la chiave presso Monsig(no)r di Cusenza et il sigillo presso di 
me not(ari)o di ordine di Mons(igno)r Ill(ustrissi)mo Card(ina)l Camerlengo.

Die XVI Ap(ri)lis 1585 recognitis primis sigillis intactis fuit denuo aperta ianua 
dicti studii et continuatum inventarium in modum infra(scrip)tum.

Et primo, una cassa da letto coperta di corame negro co(n) libri || [544v] 
quaranta scritti a mano, serrata a chiave, la quale è stata consegnata a me 
not(ari)o et detta cassa si dice (em)portata dalla guardarobba(46).

Un’altra cassa simile co(n) dentro libri trenta sei scritti a (mano) chiusa a 
chiave la qual chiave è consegnata a me not(ari)o(47).

Un’altra cassa d’abbeto co(n) diversi pezzi di scritture […](è sigillata col sigillo 
dell’Ill(ustrissi)mo card(ina)le Camerlengo che si tr(ova) dal suo secretario(48).

Due quadri di rame picoli senza guarnitioni, uno dell’o[ratione] nell’orto 
e l’altro co(n) la Madona.

Un quadro d’osso bianco fatto a rilievo co(n) la cornice d’ebbano.
Una croce d’ambra gialla col suo Crocifisso d’avolio den(tro) una scatola 

quadra.
Una scatolina depinta co(n) diversi scartoccetti di pietra [sacrata].
Undeci medaglie d’ottone o vero di rame co(n) l’effigie di Gregorio XIII.
Una medaglia d’argento co(n) l’effigie di Pio V in un scato(lino).
Un altro scatolino di legno co(n) Pio V di rilievo.
Un altro scatolino magiore co(n) una figura in campo b(ianco).
Un quadro picolo di tella co(n) l’effigie di p(a)p(a) Greg(ori)o XIII se(nza) 

cornice.
Una sachetta d’ormesino rosso.
Un paro \ de manichetti / d’ormesino o vero tabbi bianco usati.
Un paro di stivaletti vecchi.

46	  The following appears on the left hand margin: «Le intras(crip)te chiave sono state consignate 
all’Ill(ustrissi)mo Card(ina)le Camerlengo questo dì 1 di maggio 1585».

47	  The following appears on the left hand margin: «Cassa della Guardarobba».
48	  The following appears on the left hand margin «Cassa della Guardarobba».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

211Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Un quadro di tela depinto vechio senza guarnitione co(n) l(ette)re in capo 
che cominciano “Ragione de la fede (chri)stiana”.

Tutte le soprascritte casse e robbe sono state consegnate al || [545r] s(i-
gno)r Pietro Vittrice, Giardarobba della bo(na) memo(ria) di p(a)p(a) Greg(ori)
o qui p(rese)nte [chiuse a chiave](49) e le casse sono state sigillate col sigillo 
dell’Ill(ustrissi)mo card(ina)le Camerlengo quale sta apresso suo sec(reta)rio.

Item resta nella stanza di detto studiolo sette scanzie di noce a torno detta 
stanza co(n) libri sotto e sopra dette scantie tra grandi e picoli.

Sopra una di detta scantia due casse bianche piene di libri.
Item in detta scantia quadri tra picoli e grandi num(er)o 34 di diverse 

figure e pitture.
Item un’altra scantia voda sopra le altre.
Un altro tavolino picolo co(n) corame rosso co(n) frangie.
It(em) [una lo](50) doi lettorini \ uno / di velluto rosso e l’altro di legno 

guarnito di velluto rosso.
Una credenzina di legno depinta di negro intarsiata di bianco co(n) un 

studiolino d’ebbano di sopra.
Due sedie di velluto rosso [co(n)](51) una co(n) arme di Pio 4 e l’altra di 

Pio quinto.
Tre scabellilli depinti et uno di noce da lavar le mani(52).

Quo facto ianua dicti studii fuit clausa et sigillata more solito retenta clave 
penes Ill(ustrissi)mum card(ina)lem camerarium et sigillo penes me not(ari)um. ||

[545v] Eadem die XVI Aprilis
In studiolo sive camerino quem retenebat D(ominus) Fra(cis)cus Fant[…] 

subcamerarius fel(icis) rec(ordationis) Greg(orii) P(a)p(ae) XIII aderans infra(-
scrip)ta res et bona.

Primo una catinella di porcelana grande e lavorata.
Tre pezzi di tella bianca manganata.
Una cassetta di corame negro co(n) dentro una cinta di se(ta) bianca fatta 

a rette et una tovaglietta alla [turchesca].

49	 Erased.
50	 Idem.
51	 Idem.
52	 The following appears on the left hand margin: «[so]no in cam(ar)a di [N(ostro)] S(igno)re secondo 

dissero […] o vero allo studio».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

212 James W. Nelson Novoa

Una scatola co(n) diversi vasettini picoli di manna di [s. Andrea].
Un’altra simile co(n) detti vasettini.
Una cassetta di raso rosso dentro e fuori co(n) dentro quatro [mozzette] 

di velluto rosso.
Quatro rocchetti.
Doi quadretti d’ebbano uno co(n) Crocifisso d’oro [l’altro] co(n) il S(igno)

re ecce homo d’oro.
Un altro quadretto o vero anconetta indorata co(n) tutti i misterii della 

passione et arma di papa Gregorio.
Fazzoletti novi nemero tredeci(53).
Un’altra cassetta quadra coperta d corame negro co(n) dentro le infras(crit)

te cose:
Tre pezzi di astorazze.
Una coperta da letto imbotita di tella bianca.
Un’altra coperta simile(54).
Sei sottane di setta bianche.
Un’altra simile(55).
Due mozzette rosse di raso co(n) sei berrettini.
Due credenzette d’albuccio. ||
[546r] Diece rochetti.
Un berrettino di raso rosso.
Un’altra cassetta quadra simile co(n) dentro le infras(crit)te robbe:
Cinq(ue) rocchetti.
Un pizzolo di velluto rosso.
Una scatola di tartaruga co(n) suo coperto un poco rotto.
Un’altra cassetta coperta di velluto rosso con dentro le infrascritte robbe:
Cioè tre tovaglie di cortina ricamate co(n) frangie d’oro.
Un berrettino rosso.
Una pezza di tabbi bianco co(n) onde.
Un berrettino bianco.
Un’altra pezza di tabbi bianco co(n) onde(56).
Due para di maniche di tabbi bianco straciate.

53	 An indication in the form of a cross appears on the left margin.
54	 Idem.
55	 Idem.
56	 Idem.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

213Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Un rotolo di tabbi bianco senza onde.
Doi scampoli di tabbi bianco co(n) onde.
Una pezza di tabbi bianco co(n) onde(57).
Una pezza di sittiglia di Spagna bianca.
Doi scampoli di tabbi co(n) onde.
Uno scampolo di zigri(no) bianco.
Una pezza di brocato d’argento in campo giallo per paramenti da altare.
Una borsa di velluto rosso co(n) due berrete da cardinale.
Un quadro di tella col Giuditio guarnito co(n) la cornice di legno negro. ||
[546v] Un’altra cassetta coperta di corame rosso co(n) dentro le infras(crit)

te cose e robbe.
Una mozetta di velluto rosso.
Un scampoletto di zigrino bianco.
Quatro berretini di velluto.
Una tella depinta co(n) l(ette)re e figure che si dice esser [un pronostico].
Un porta berrette di corame negro.
Una tavolina co(n) un corametto vecchio alla turchesca.
Una tavola ottangola guarnita di madre perle quale è rotta co(n) un sca-

chiere in mezo e soi piedi di [legno].
Un panno da altare di tella di Caneghino stampato d’oro.
Un baldachino vecchio rosso stracciato(58).

Le quali robbe soprascritte S(igno)r Pietro Vitrice Guardarobba ha preso 
in custodia presso di sé.

Die sabbati 21 Aprilis 1585.

Ill(ustrissi)mus et R(everendissi)mus Philippus S(anct)i Angeli in foro piscium diac(o-
nu)s Card(inali)s Vastavillanus S(anct)ae Rom(an)ae Ecc(lesi)ae Camer(ariu)s visis 
et recogniti sigillis nupti sub die XVI huius ad ostium studii fel(icis) rec(ordationis) 
Gregorii p(a)p(ae) XIII appositis eisq(ue) integris et intactis et […] ostium prefatum 
de man(da)to S(anctissi)mi D(omini) N(ostri) Syxti p(a)p(ae) V vive vocis \ oraculo 
/ ut asservit facto aperuit et clavem prae[…] ostii R(everen)do D(omino) Don An-
nibali Paurino secreti cubiculi eiusdem || [547r] S(anctissi)mi D(omini) N(ostri) 
p(a)p(ae) mag(ist)ro ibidem p(raese)nti et recipienti de eodem mandato tradidit 

57	 Idem.
58	 The sentence is preceded in the left-hand margin by a cross symbol. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

214 James W. Nelson Novoa

et consignavit existentibus adhuc ibide(m) in eodem studio libris et aliis rebus de 
quib(us) in fine inventarii de eo facti sit mentio sup(er) quibus. Actum Romae in 
eodem studio p(raese)ntib(us) mag.lis DD equite Cansaco et Fran(cis)co Mastelletto 
bonon(iensi) dicti Ill(ustrissi)mi Camerarii familiaribus. Testes.

Die 28 eiusdem.
Ill(ustrissi)mus et R(everendissi)mus D. Julius Ant(oni)us Sanctorius Card(ina)lis 
de S(anc)ta Severina nuncupatus cui ut asseruit S(anctissi)mus D. N. D. Sxistus 
p(a)p(a) V mandavit consignari omnes scripturas et libros existentes in capsis 
annotatis in inventarii per me not(ari)um sub diebus 13 et XVI p(rese)ntis mensis 
rogatis que tempore confectionis d(ic)torum inventariorum sigillo Ill(ustrissi)mi 
Card(ina)lis Camerarii sigillate et R(everendo) D(omi)no Petro Vitrici suppellecti-
liu(m) S(anctissi)mi D(omini) N(ostri) p(a)p(ae) custodi, ad eff(ect)um custodiendi 
tradite et consignate fuerant, mandavit mihi not(ari)o . Ut unam ex dictis capsis 
aperirem illanq(ue) una cu(m) scripturis in ea existen(ti) et clavib(us) sibi consi-
gnarem cuius mandati vigore recognitis prius per me. Sigillis ad capsam rigatam 
et [rigata] ferata ac habentem l(itte)ras B. J. Appositis, ac binis clavib(us clausam 
p(raese)nte eodem Ill(ustrissi)mo D(omi)no card(ina)le de S(anc)ta Severina illam 
aperui et illius claves a capsam cum p(rae)fatis scripturis p(rae)fato Ill(ustrissi)
mo card(inale) de S(anc)ta Severina tradidi et consignavi p(raese)nte etiam d(ic)to 
R. D. Petro Vitrici custode asserente se habere in mandatis ap(ostoli)co S(anctissi)
mo D(omino) N(ostro) p(a)p(a) de consignando hu(iusm)o(d)i scripturas et capsas 
eidem Ill(ustrissi)mo D(omino) Card(ina)li quo facto ipse Ill(ustrissi)mus D(ominus) 
Card(ina)lis deputavit R. P. D. Flaminiu(m) Fillonardum e(pisco)pum Aquinaten(-
se) ad conficiendo dictarum scripturaru(m) particulare inventariu(m), ad D(omi)
num Albertum Henetum ac D. Hieronymum Fuscum ad illud scribendam sup(er) 
quibus. Actum Romae in palatio ap(ostoli)co et in quadam camera retro stantiam 
Guardarobba nuncupata(m) p(raese)ntib(us) DD. D(ome)nico Carmiglia et Hercule 
Flessin Audomaren(sis). Testes || 

|| [547v] Die 2 Maii 1585.
Ego not(ari)us infra(scrip)tus de p(rae)scriptis Inst(rument)is rogatus consigna[…] 

Ill(ustrissi)mo et R(everendissi)mo D. D. Philippo S(/anc)ti Angeli in foro piscium 
diacono card(ina)lis Vastavillano S(anct)ae Rom(an)ae Ecc(lesi)ae Camer(ariu)
s […] claves mihi consignatas de quibus in inventariis sub diebus VI et 16 [sup](59) 
men(sis) Aprilis apparet et sit […] ipso Ill(ustrissi)mo D(omino) Card(ina)le cam(era)
rio sic mandante p(raese)ntib(us) familiar(ibus) et testibus.

Segretari della Reverenda Camera Apostolica busta 1231 Archivio di Stato 
di Roma

59	 These words have been subsequently erased.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

215Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

Bibliography

Archival document
Segretari della Reverenda Camera Apostolica busta 1231, Archivio di Stato di 

Roma, Rome, fols. 536r-547v.

Books, articles and book chapters
Ago, Renata. Gusto for Things: A History of Objects in Seventeenth-Century Rome, 

Translated by Bradford Bouley and Corey Tazzara with Paula Findlen. 
Chicago: University of Chicago Press, 2013. 

Andretta, Elisa. Roma Medica. Anatomie d’un système médicale au XVIème siècle. 
Rome: École française de Rome, 2011.

Andretta, Elisa. «Roman Urban Epistemologies, Global Space and Universal 
Time in the Rebuilding of a Sixteenth-Century City». In Knowledge and the 
Early Modern City: A History of Entanglements, edited by Bert De Munck 
and Antonella Romano, 197–222. New York: Routledge, 2019.

Barroso, Maria Do Sameiro. «Bezoar Stones, Magic, Science and Art». Geological 
Society London, Special Publications 373 (2013): 193–207.

Barroso, Maria Do Sameiro. «The Bezoar Stone: a Princely Antidote, the Távora 
Sequeira Pinto-Collection-Oporto». Acta Medico Historica Adriatica 12 
(2014): 77–98.

Bernardini, Maria Grazia. «La politica artistica di Gregorio XIII», in Unità e 
frammenti di modernità: arte e scienza nella Roma di Gregorio XIII Bon-
compagni, 1572–1585, 57-70. Pisa: Fabrizio Serra editore, 2012.

Borromeo, Agostino. «Gregorio XIII». In Enciclopedia dei Papi. Rome: Istituto 
della Enciclopedia Italiana, 2000. https://www.treccani.it/enciclopedia/
gregorio-xiii_(Enciclopedia-dei-Papi)/.

Brooks, John. «The Nail of the Great Beast». Western Folklore 18 (1959): 317–321.
Cavaliere, Paola. «Azuchijo no zu Byobu. Il paravento dipingo raffigurante il 

castello di Azuchi». In Atti del XXXI Convegno di studi sul Giappone, edit-
ed by Rosa Caroli, 133-148. Florence: Associazione Italiana per gli Studi 
Giapponesi AISTUGIA, 2007.

Ceccarelli, Francesco, and Nadja Aksamija. La Sala Bologna nei Palazzi Vaticani. 
Architettura, cartografia e potere nell’età di Gregorio XIII. Venice: Marsilio 
Editore, 2011.

Cieri Via, Claudia, Ingrid D. Rowland, and Marco Rufini, eds. Unità e frammen-
ti di modernità: arte e scienza nella Roma di Gregorio XIII Boncompagni, 
1572–1585. Pisa: F. Serra, 2012.

Dandelet, Thomas. «Gregory XIII and Political Pragmatism in the Age of the Pax 
Hispanica». Memoirs of the American Academy in Rome 54 (2009): 31–40.

Di Marco, Maria Pia. «Gregorio Magno, Gregorio XIII, el patriarca Eutichio y el Arzo-
bispo Bartolomé Carranza». Anuario de Historia de la Iglesia 18 (2009): 189-204.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

216 James W. Nelson Novoa

Duffin, Christian J. «Bezoar Stones and their Mounts». Jewellery History Today 
16 (2013): 3–4.

Erdmann, Mark K., and Éliane Roux. «Recent Research on the Azuchi Screens». 
Journal of Asian Humanities at Kyushu University 9 (2024): 1–23.

Fiore, Camille, and Susanne Kubersky-Piredda. «Gregorio XIII e l’Oriente. Arte 
e identità nei Collegi greci, maronita e armeno». In Gregorio XIII. Arte dei 
moderni ed immagini venerabili della nuova ecclesia, edited by Valentina 
Balzarotti and Bianca Hermanin, 137–157. Rome: Efesto, 2021.

Frois, Luis. La première ambassade du Japon en Europe 1582-1592. Première 
partie le traité du Père Frois, edited by João do Amaral Abranches Pinto, 
Yoshitomo Okamoto, Henri Bernard S.J. Tokyo: Sophia University, 1942.

Gattoni, Maurizio. Gregorio XIII e la politica iberica dello Stato Pontificio. Rome: 
Studium, 2007.

Giannini, Massimo Carlo. «Note sui tesorieri generali della Camera apostolica e 
sulle loro carriere tra XVI e XVII secolo». In Offices et papauté (XIVe–XVIIe 
siècle. Charges, hommes, destins). Rome: École française de Rome. https://
books.openedition.org/efr/1247.

Giulietti, Paolo, Olimpia Niglio, and Carlo Pelliccia. Tenshō. Diario di un pel-
legrinaggio giapponese alla curia romana (1585). Rome: Tau Editrice, 2025.

Hermann, Jacqueline. «Um papa entre dois casamentos: Gregório XIII e a sucessão 
de Portugal (1578–80)». Portuguese Studies Review 22 (2014): 3–38.

Hermanin de Reichenfeld, Bianca, and Valentina Balzarotti, eds. Gregorio XIII 
Boncompagni. Arte dei moderni e immagini venerabili nei Cantieri della 
nuova Ecclesia. Rome: Edizioni Efesto, 2020.

Hunt, John. The Vacant See in Early Modern Rome: A Social History of the Papal 
Interregnum, Leiden: Brill, 2016.

Keating, Jessica, and Lia Markey. «Indian Objects in Medici and Austrian-Habsburg 
Inventories: A Case-Study of the Sixteenth-Century Term». Journal of the 
History of Collections 22 (2011): 283–300.

Kubersky-Piredda, Susanne. «Roma communis patria. Comunità straniere nella 
Roma di Gregorio XIII». Römisches Jahrbuch der Biblioteca Hertziana 42 
(2015/2016): 383–386.

Lowe, Kate. Provenance and Possession: Acquisitions from the Portuguese Empire 
in Renaissance Italy. Princeton: Princeton University Press, 2024.

Massarella, Derek. «Envoys and Illusions: The Japanese Embassy to Europe, 
1582–90, ‘De Missione Legatorum Iaponensium’ and the Portuguese Vice-
regal Embassy to Toyotomi Hideyoshi, 1591». Journal of the Royal Asiatic 
Society 15 (2005): 329–350.

Massarella, Derek, ed. Japanese Travellers in Sixteenth-Century Europe: A Dialogue 
Concerning the Mission of the Japanese Ambassadors to the Roman Curia (1590). 
Translated by Joseph Francis Moran. London: Hakluyt Society/Routledge, 2016.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

217Hosting the World in the Apostolic Palace: 
Gregory XIII’s ‘Guardaroba’ in April 1585

McKelway, Matthew. «The Azuchi Screens and Images of Castles». In Capi-
talscapes: Folding Screens and Political Imagination in Late Medieval Kyoto, 
164–177. Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2017.

Menniti Ippolito, Antonio. I papi al Quirinale. Il sovrano pontefice e la ricerca di 
una residenza. Rome: Viella, 2004.

Nieto Cumplido, Manuel. Cordobanes y guadamecies de Córdoba. Córdoba: Di-
putación de Córdoba, 1973.

Novoa, James W. Nelson. «El horizonte oriental de los mercaderes portugueses 
en Roma (1555–1655)». Cuadernos de Historia Moderna 48 (2023): 539–561.

Novoa, James W. Nelson. «L’inventario di Innocenzo IX e Clemente VIII: un’oc-
chiata alla guardaroba Pontificia nel 1592». Studi Medievali e Moderni. 
Arte, letteratura, storia XXVIII, 1 (2024): 127-168.

Novoa, James W. Nelson. «Cultura materiale e memoria nell’inventario di 
Innocenzo IX-Clemente VIII (1592)». In Una curiosità generosa. Studi di 
Storia Moderna per Irene Fosi, edited by Giovanni Pizzorusso and Giuseppe 
Mrozek Eliszezynski, 99-106. Rome: Viella, 2004.

Novoa, James W. Nelson. «The Orient, India and Portugal in the Papal guard-
aroba (1572-1621)». In Global Networks in Early Modern Rome. Images, 
Objects, and Diplomacy, edited by Francesco Freddolini, 89-108. Florence: 
Mandragora, 2025. 

Nussdorfer, Laurie. Brokers of Public Trust. Notaries in Early Modern Rome. 
Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2009.

Pastura Ruggiero, Maria Grazia. La reverenda Camera Apostolica e i suoi archivi. 
Rome: Archivio di Stato, 1984.

Pelliccia, Carlo. «La prima ambasceria giapponese in Italia nel 1585: relazioni 
e lettere di viaggio nell’Archivium Romanam Societatis Iesu». PhD diss., 
Università della Tuscia, 2016.

Pereira, Franklin. «O comércio de ‘couro dourado’ guadameci entre Córdova e 
Lisboa: um contrato de venda de 1525». Medievalista 13 (2013). https://
journals.openedition.org/medievalista/551.

Pogorny, Irina. «The Elk, the Ass, the Tapir, Their Hooves, and the Falling Sick-
ness: a Story of Substitution and Animal Medical Substances». Journal of 
Global History 13 (2018): 46–68.

Ramacciotti, Gaetano. Gli archivi della Reveranda Camera Apostolica. Con in-
ventario analitico-descrittivo dei registri camerali conservati nell’Archivio 
di Stato di Roma nel fondo Camerale primo. Rome: Reverenda Camera 
Apostolica, 1961.

Ruffini, Marco. «A Dragon for the Pope: Politics and Emblematics at the Court 
of Gregory XIII». Memoirs of the American Academy in Rome 54 (2009): 
83–106.

Stark, Marnie P. «Mounted Bezoar Stones, Seyschelles Nuts and Rhinocerous 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.7 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 183-218

218 James W. Nelson Novoa

Horns: Decorative Objects as Antidotes in Early Modern Europe». Studies 
in the Decorative Arts 11 (2003): 69–94.

Stephenson, Marcia. «From Marvelous Antidote to the Poison of Idolatry: The 
Transatlantic Role of Andean Bezoar Stones during the Late Sixteenth 
and Early Seventeenth Centuries». Hispanic American Historical Review 
90 (2010): 3–39.

Waterer, John. Spanish Leather: A History of Its Uses from 800 to 1800 for Mural 
Hangings, Screens, Upholstery, Altar Frontals, Ecclesiastical Vestments, Foot-
wear, Gloves, Pouches and Caskets. London: Faber and Faber, 1971.

Visceglia Maria Antonietta. Morte e elezione del papa: riti e conflitti. L’età moderna.
Rome: Viella, 2013.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8

219ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

Recibido: 20 de octubre de 2025 
Aceptado: 27 de noviembre de 2025

Un documento del Archivo de la Obra Pía: 
El cabildo compostelano y la defensa 

de su jubileo a mediados del siglo XVIII*

A document from the Archive of the Obra Pía: 
The Chapter of Santiago de Compostela and the defense 

of Its Jubilee in the Mid-18th Century
Un Documento dall’Archivio della Obra Pía: 

Il Capitolo di Santiago de Compostela e la Difesa 
del suo Giubileo a Metà del Settecento

Anxo Rodríguez Lemos
Universidad de Santiago de Compostela

Santiago de Compostela, España
Università degli Studi Roma Tre

Roma, Italia
a.rodriguez.lemos@usc.es

https://orcid.org/0000-0002-8690-7062

RESUMEN: El presente artículo con-
textualiza y edita la transcripción de 
un documento histórico conservado 
en el Archivo de la Obra Pía de Roma, 
relativo a la defensa que, a mediados 
del siglo XVIII, retoma el cabildo de la 
sede metropolitana gallega en torno 
al origen y legitimidad de su jubileo 
en honor al apóstol Santiago. El texto 
recoge la transcripción de dos de las 
bulas empleadas para fundamentar la 

ABSTRACT: This article contextualizes 
and edits the transcription of a historical 
document preserved in the Archive of 
the Obra Pía of Rome, related to the 
defense that, in the mid-18th century, 
was undertaken by the chapter of the 
metropolitan see of Galicia regarding 
the origin and legitimacy of its jubilee 
in honor of the Apostle James. The text 
includes the transcription of two papal 
bulls used to substantiate the antiquity 

*	 Contratado postdoctoral de la Xunta de Galicia (2023) e investigador vinculado a los proyectos de 
investigación Ciudades y villas del Noroeste Ibérico: gobernanza y resistencias en la Edad Moder-
na, PID2021-124823NB-C21 de la Agencia Estatal de Investigación y Ministerio de Innovación y 
fondos FEDER y al proyecto internacional RESISTANCE.: Rebellion and resistance in the Iberian 
Empires, 16th-19th centuries. Programa RISE Marie Skłodowska-Curie Research and Innovation 
Staff Exchange (2018-2024). 

mailto:a.rodriguez.lemos@usc.es


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

220 Anxo Rodríguez Lemos

RIASSUNTO: Questo articolo contestualizza e modifica la trascrizione di un 
documento storico conservato nell’Archivio dell’Opera Pia di Roma, relativo alla 
difesa che, a metà del XVIII secolo, intraprese il capitolo della sede metropolitana 
gallega riguardo l’origine e la legittimità del suo giubileo in onore dell’apostolo 
Giacomo. Il testo raccoglie la trascrizione di due bolle papali utilizzate per 
fondare l’antichità e l’autenticità dell’Anno Santo compostellano, concesse da 
Alessandro III e Innocenzo XII. Questo documento notarile è accompagnato 
da una petizione formale, presentata al Papa nel 1777 dal canonico fabbriciero 
Don Antonio Páramo y Somoza, per ottenere copie certificate delle bolle papali, 
che si riteneva fossero conservate negli archivi vaticani. Ottenere queste copie 
avrebbe rappresentato l’approvazione di Roma sui privilegi compostellani e 
avrebbe rafforzato legalmente la posizione del capitolo, richiesta da secoli. La 
trascrizione e l’analisi permettono di illuminare le dinamiche amministrative, 
giuridiche e devozionali che hanno sostenuto la proiezione internazionale del 
santuario giacobeo eretto agli estremi del finis terrae.

PAROLE CHIAVE: Archivio dell’Obra Pía, patrimonio documentario, fonti 
storiche, edizione, Giubileo romano, Anno Santo compostellano.

antigüedad y autenticidad del Año Santo 
compostelano, otorgadas por Alejandro 
III e Inocencio XII. Ese documento 
notarial se acompaña de una solicitud 
formal, presentada ante el Papa en 
1777 por el canónigo fabriquero don 
Antonio Páramo y Somoza, de cara a 
la obtención de las copias certificadas 
de las bulas papales que, se suponían, 
conservadas en los archivos vaticanos. 
Lograrlas supondría el aval de Roma 
a los privilegios compostelanos y el 
refuerzo jurídico de la posición del 
cabildo demandado desde hacía siglos. 
La transcripción y el análisis permiten 
iluminar las dinámicas administrativas, 
jurídicas y devocionales que sustentaron 
la proyección internacional del santua-
rio jacobeo erigido en los confines del 
finis terrae. 

PALABRAS CLAVE: Archivo de la Obra 
Pía, patrimonio documental, fuentes 
históricas, edición, Jubileo romano, 
Año Santo compostelano.

and authenticity of the Compostela 
Holy Year, granted by Alexander III 
and Innocent XII. This notarial doc-
ument is accompanied by a formal 
petition, presented to the Pope in 1777 
by the canon Don Antonio Páramo y 
Somoza, aimed at obtaining certified 
copies of the papal bulls, which were 
believed to be preserved in the Vatican 
archives. Obtaining these copies would 
represent Rome’s endorsement of the 
Compostela privileges and provide legal 
reinforcement for the position of the 
chapter, which had been demanded for 
centuries. The transcription and anal-
ysis shed light on the administrative, 
legal, and devotional dynamics that 
supported the international projection 
of the Jacobite sanctuary erected at the 
ends of the finis terrae.

KEYWORDS: Archive of the Obra Pía, 
documentary heritage, historical sourc-
es, edition, Roman Jubilee, Compostela 
Holy Year. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

221Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

1. Introducción
Hace ciento cincuenta años, en 1875, veía la luz en la imprenta de Manuel 

Mirás y Álvarez la Historia del jubileo compostelano, sus gracias y modo práctico 
de obtenerlas, obra del presbítero y capellán de coro de la catedral de Santiago, 
don Vicente María Tettamanzi.1 Dividida en diez capítulos, la obra recuperaba 
una reivindicación histórica de la iglesia de Santiago: la validez y antigüedad 
del año jubilar compostelano. Para ello, el autor se propuso establecer las bases 
históricas y doctrinales de los jubileos romanos desde sus orígenes (I) para 
tratar el fundamento y significado del Año Santo compostelano (II-III). Abordó 
también las gracias (IV) e indulgencias (X), los requisitos (V) y los modos de 
obtenerlas (VI), junto con los beneficios espirituales de la peregrinación y los 
dones concedidos por el Apóstol Santiago (VII). Describió los ritos de apertura 
y cierre de la Puerta Santa como vínculo directo con el rito romano (VIII) y 
reunió las referencias a los autores y obras que anteriormente habían tratado 
el tema (IX). Aunque no tuvo ocasión de consultarlas directamente, el autor 
estimaba que las bulas otorgadas por los pontífices romanos a Santiago “deben 
de ser muchísimas”, más allá de la plenaria

… que se gana diariamente, confensado, comulgando en cualquier iglesia, pero 
visitando la capilla mayor de la Basílica compostelana, dedicada al Apóstol San-
tiago, por el trascurso de un año entero, cuando la fiesta del Apóstol acaeciere en 
Domingo, que viene a ser el año santo o de jubileo…2

Todas ellas fueron consideradas por el autor como otorgadas y poste-
riormente revalidadas por distintos romanos pontífices, entre los que cita a 
Eugenio III (1145-1152), Anastasio IV (1153-1154), Inocencio II (1130-1143), 
León X (1513-1521), “y otros”. Sobre todas ellas prevalecía la bula de Alejandro 
III, cuyo texto fue impreso en diversas ocasiones a lo largo de los siglos XVII y 
XVIII y reproducido, incluso, por publicaciones y prensa de carácter local en el 
siglo XIX.3 Se trataba de la bula confirmatoria del jubileo compostelano.

Ya en época contemporánea, bajo el pontificado de Pío IX (1846-1878), el 
canónigo destacaba la bula del 23 de marzo de 1855, mediante la cual se otor-
gaba a la iglesia compostelana “las mismas indulgencias que tiene la Basílica 
Papal Lateranense”. Tettamanzi, decidido a asegurar “para siempre tan rico 
tesoro”,4 basó su exposición en una sólida tradición bibliográfica previamente 
orientada a la defensa de las concesiones pontificias a Santiago. Sin dudar un 
momento, se apoyó en obras de referencia como la del padre Hernando de 

1	 Biblioteca General de la Universidad de Santiago de Compostela, Sig. Ga. 1973, R.2460930.
2	 Vicente María Tettamanzi, Historia del jubileo compostelano, sus gracias y modo práctico de 

obtenerlas (Santiago: Imprenta de Manuel Mirás y Álvarez, 1875), 117.
3	 Galicia, revista universal de este Reino IV, n.º 22 (15 noviembre 1863): 265-266. Véase digitalizada 

en https://biblioteca.galiciana.gal/es/consulta/registro.do?id=10000289930
4	 Tettamanzi, Historia del jubileo compostelano..., 118.

https://biblioteca.galiciana.gal/es/consulta/registro.do?id=10000289930


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

222 Anxo Rodríguez Lemos

Fig. 1. Publicación oficial del Año Santo de 1677 remitido por el Cabildo de Santiago a las ciudades 
y villas con el texto de la bula alejandrina. En carta adjunta se recalcaba la apertura de “este 
thesoro espiritual con las mismas graçias y prerogativas que el de San Pedro de Roma” (1676). 

Archivo Histórico Municipal de Toledo, Sig. CTL_1139



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

223Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

Ojea, Historia del glorioso Apóstol Santiago Patrón de España de su venida a 
ella y de las grandezas de su yglesia y orden militar (Madrid, 1615); la Operis 
Moralis de virtutibus et vitiis contrariis (Lyon, 1682) del jesuita Fernando de 
Castro Palao; o la célebre Prompta Bibliotheca Canonica, Juridica, Moralis, 
Theologica (Bolonia, 1746) del franciscano Lucio Ferraris. Entre otras, a estas 
añadió fuentes hagiográficas y devocionales, como el Compendio de la vida, 
martirio, traslación e invención del glorioso apóstol de España Santiago el Ma-
yor (Santiago, 1819), la breve Noticia del jubileo y gracias pontificias incluida 
por Evaristo Álvarez Lozano en su Compendio de la vida, martirio, traslación 
e invención del glorioso cuerpo de Santiago el Mayor (Santiago, 1858), o la mo-
nografía del canónigo José María Zepedano y Carnero, Historia y descripción 
arqueológica de la Basílica Compostelana (Lugo, 1870). Esta última, escrita con 
un propósito más divulgativo que reivindicativo, se mantenía en la línea de 
las defensas emanadas del propio entorno catedralicio, como las del canónigo 
Benito Méndez de Parga y Andrade, Dilucida et elegans interpretatio ad Bullam 
Alexandri III P.M. de Jubileo D. Iacobi, unici Hispaniarum Patroni (Compostela, 
1628), o las del canónigo Antonio de Rioboo y Seixas, Apología legal por el Santo 
Jubileo Compostelano y por la omnimoda facultad de conmutar votos (Santiago, 
1716). En la misma línea se sitúan el Discurso moral. Defensa de los privilegios 
del jubileo del Año Santo Compostelano y Legal Práctica, y verdadera inteligencia 
de la Bulla de la Santidad de Alexandro III (Santiago, 1708) y las Instrucciones 
acerca del Jubileo Compostelano para el año 1869, publicadas por el arzobispo 
Miguel García Cuesta.5

Todas ellas encontraron en la obra del cardenal José Ángel Patiño, Altaris 
S. Jacobi Majoris ex beneficio minister, in grati animi signum, varietate theseon 
historico-moralium intertextum, suscipit dilucidandum Jubilaeum Plenissimum ab 
Alexandro III (Santiago, 1779) el cierre de un largo ciclo de escritos en defensa 
del jubileo compostelano,6 desarrollado a lo largo de los siglos XVII y XVIII por 
diversos autores movidos tanto “por la devoción” como por su vinculación con el 
cabildo catedralicio.7 Con esta publicación culminaba una tradición apologética 
que, frente a las críticas ilustradas y a las dudas sobre la autenticidad de las 
bulas, se propuso reafirmar el origen pontificio y la continuidad histórica del 
privilegio jubilar de Santiago. 

5	 Boletín Oficial Eclesiástico del Arzobispado de Santiago VIII, n.º 241 (1869): 7-11 y n.º 242: 17-19.
6	 Otros temas como la defensa del Voto de Santiago o la impresión de estampas y sermones jacobeos 

acabarían ocupando los troqueles. Véase, Carlos Santos Fernández y Fermín de los Reyes Gómez, 
Impresos en torno al patronato de Santiago. Siglo XVII (Santiago: Xunta de Galicia, 2004).

7	 Fermín Bouza Brey, A imprenta compostelana, séculos XVI-XIX (Santiago: Xunta de Galicia, 1993).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

224 Anxo Rodríguez Lemos

2. Un papel entre un expediente general 
de la Iglesia de Santiago de los Españoles de Roma

En esta línea de defensa y preocupación por la conservación de los privilegios 
y tradiciones compostelanas, el documento que aquí se presenta adquiere un 
valor singular. Su contenido refleja la continuidad de un discurso institucional 
orientado a salvaguardar la autenticidad de las concesiones pontificias y a re-
afirmar la legitimidad jubilar frente a eventuales dudas o controversias.8 Más 
allá de su dimensión jurídica o devocional, el texto testimonia el celo con que el 
cabildo y sus representantes -un canónigo fabriquero, en este caso- velaron por 
la conservación y fijación de la memoria documental del santuario apostólico 
en su propio beneficio. 

2.1. Prueba, solicitud, continuidad
En 1777, el canónigo cardenal y fabriquero de la catedral de Santiago de 

Compostela, don Antonio Páramo y Somoza,9 remitía a Roma una carta destinada, 
según su saluda, al “Santísimo Padre”. La misiva se acompañaba de las copias 
simples de las bulas concedidas al jubileo compostelano por los papas Alejandro 
III (1159-1181) e Inocencio XII (1691-1700), transcripciones en mal latín con 
notas intercaladas del notario apostólico Gabriel Osorio y Pardo del 28 de marzo 
de 1777. La bula alejandrina atribuía el origen del Año Santo compostelano a 
una concesión del papa Calixto II (1119-1124), que habría autorizado en Galicia 
la celebración de un año jubilar, similar al romano, a pesar de que el primero de 
estos se celebró en Roma en el año 1300. La concesión calixtina sería refrendada, 
en las pretensiones compostelanas, por Inocencio II (1130-1143) y Anacleto II 
(1130-1134) y la de Alejandro III por Eugenio III (1145-1152) y Anastasio IV 
(1153-1154).10 La bula de Inocencio XII del 7 de enero de 1700 no era menos 
importante porque, siguiendo la estela de Sixto V,11 el santuario gallego que-
daba excluido de la suspensión general de indulgencias cuando ambos jubileos 

8	 Ofelia Rey Castelao, Los Mitos del Apóstol Santiago (Santiago: Nigratrea, 2006).
9	 Notable de la segunda mitad del siglo XVIII, Oriundo de la provincia de Lugo, nació en Ferreirós 

(Pantón) en 1731. Se graduó en Leyes y Cánones por la Universidad de Santiago y fue abogado 
del Colegio de Madrid, oidor de la Chancillería de Valladolid y Alcalde de Casa y Corte, así como 
rector de la Universidad compostelana. En 1784, tras el traslado de Armañá, fue propuesto para el 
obispado de Lugo, del que no llegó a tomar posesión porque falleció el 8 de marzo de 1786. Ver, 
más específicamente, C. García Cortés, «Novas información sobre Antonio Páramo Somoza (1731-
1786) obispo de Lugo», Lucensia 10 (1995): 57‑81; o X. Carro Otero, «Hombres ilustres de Pantón 
en Compostela», en Enríquez Rodríguez, F. (coord.): Pantón: a rota do románico na Ribeira Sacra 
(Pantón: Asociación Ribeira Sacra Lucense, 2002), 163‑184.

10	 Defendidas por Antonio López Ferreiro, Historia de la S.A.M.I. Catedral de Santiago de Compostela, 
vol. IV (Santiago: Imprenta del Seminario Conciliar Central, 1901), 330. 

11	 Arturo Iglesias Ortega, «1587: el jubileo compostelano que no fue», Galicia Histórica. Folla de 
historia e documentos composteláns 9, n.º 87 (abril 2024) (online: https://catedraldesantiago.es/
wp-content/uploads/2024/04/87.-Abril.pdf) 

https://catedraldesantiago.es/wp-content/uploads/2024/04/87.-Abril.pdf
https://catedraldesantiago.es/wp-content/uploads/2024/04/87.-Abril.pdf


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

225Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

coincidiesen.12 Roma, entonces, estaba con Santiago. Sin embargo, sin saber el 
motivo, en la fe de autenticidad otorgada a los documentos conservados en el 
archivo catedralicio compostelano, el notario guarda silencio sobre cualquier 
posible ampliación o modificación del cuadro de indulgencias entre 1179 y 1700. 
Prescinde, incluso, del breve más próximo en tiempo, el otorgado en vísperas del 
Año Santo de 1725, el 9 de diciembre de 1724, por el papa Benedicto XIII. Lo 
hace, según explica, por tratarse de una ratificación “en los mismos términos” 
que las disposiciones anteriores “habiendo concurrido igualmente en 1725 los 
dos jubileos romano y compostelano”. El archivo catedralicio conservaba hasta 
dos versiones de los documentos medievales: una escrita en pergamino, de la 
que “se ignora el tiempo en que fue copiada” y otra sobre papel con “la nota de 
que fue copiada del original en el año de 1326”. Ciertamente, se conservan de 
este modo.13 Sin embargo, Osorio y Pardo erró en su lectura. El texto de la bula, 
copiado en papel, se completaba con dos autos de traslado notarial fechados el 
27 de agosto de 1316 -y no de 1326, como él señala-, un añadido que, según el 
profesor Alsina, habría tenido la intención de conferir mayor verosimilitud a un 
falsum histórico, como veremos más adelante.14 Aun tratándose de copias, estos 
documentos trascendían a su mero valor archivístico, pues poseían carácter 
probatorio y de crédito, constituyendo una “forma auténtica y probante” de la 
antigüedad del jubileo compostelano. Preguntémosle.

2.2. ¿Por qué se escribe a Roma?
Según Páramo y Somoza, las guerras habían ocasionado que la catedral 

perdiera gran parte de su documentación histórica original. En consecuencia, 
la celebración del jubileo compostelano carecía del respaldo documental ne-
cesario, y el archivero catedralicio solo disponía de copias, incluso “para la 
publicación del dicho Jubileo quando corresponde”. Ante la proximidad del 
Año Santo de 1778, el cabildo buscaba proteger la costumbre asegurando una 
nueva confirmación sobre el original de tiempos de Alejandro III, “que confirma 
las de los Santísimos Padres Calisto, Eugenio y Anastasio”. Se confiaba en que 
los fondos vaticanos certificarían la validez de estas concesiones y que el papa 
Pío VI (1775-1799) renovaría el antiguo compromiso pontificio con Galicia, de 
modo que, igualmente, “quando concurra dicho jubileo con el del año santo 
romano, no se entienda suspenso, y lo mismo las demás indulgencias”. Salvo 
dispensa o confirmación expresa - como se reclamaba-, la celebración del jubi-

12	 José Fernández Lago, «El Año Santo Compostelano», Revista Catedral de Santiago V, n.º 5 (enero 
2022): 18.

13	 Editadas por López Ferreiro, Historia Compostelana, t. IV, 1901: apéndices 54, 138-142 y por 
Schimmelpfennig, Anfange, 286 (fotografía) y 298-299, apéndices 1a (edición). Siguiendo a López 
Alsina (1999), la copia en papel se editó por el mismo autor, 288, 289-294 (fotografías) y 298-300 
apéndice 1a y 1b (edición).

14	 Seguiremos el estudio de referencia del profesor Fernando López Alsina, «Años Santos Romanos y 
Años Santos Compostelanos», en Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso Internacional 
de Estudios Jacobeos, ed. por Paolo Caucci Von Saucken (Santiago: Xunta de Galicia, 1999), 239.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

226 Anxo Rodríguez Lemos

leo romano implicaba la suspensión temporal de todas las demás indulgencias 
concedidas a otros templos o santuarios, en virtud del principio de unicidad 
del Año Santo, por el cual la Iglesia reservaba a Roma el ejercicio pleno de las 
gracias espirituales y de la indulgencia plenaria.15

Santiago necesitaba de Roma un nuevo aval de las concesiones pontificias 
recibidas para su jubileo. En realidad, en origen, sus indulgencias en el siglo XII 
fueron parciales, semejantes a las romanas, y se fueron configurando, en un 
régimen compartido y sin jubileo pleno, en un proceso similar al de Roma, pero 
no idéntico.16 En Santiago la cadencia vendría marcada por la coincidencia entre 
la fiesta del Apóstol y el domingo. Así, el sepulcro apostólico se fue dotando de 
perdones parciales, al igual que otras iglesias medievales, pero sin indulgencia 
plenaria, una innovación que aparecería en la segunda mitad del siglo XIV.17 
Así, entre las fechas propuestas para el primer Año Santo Compostelano, quizás 
celebrado entre el quinto (1423) y sexto jubileo romano (1450), ya concluido el 
Cisma de Occidente bajo el pontificado de Martín V (1417-1431), se mencionan 
como probables los años 1428 o 1434, por una afluencia de peregrinos sin igual 
atraídos, quizás, por la concesión de plenísima en cualquier momento del año. 
Sólo al amparo papal, el jubileo compostelano se consolidaría como una expre-
sión cultural cristiana de Europa.18 Según Iglesias Ortega, cuyo primer jubileo 
pudo haberse celebrado en tiempos del Cisma de Occidente (1378-1417) otros 
autores propusieron los años de 1322 (Péricard-Méa19), 1372 (Adeline Rucquoi20), 
1417 (Humbert Jacomet21) o entre 1350 y 1434 (X. Manuel Sánchez22). ¿Cómo 
prestigiar o autenticar la indulgencia plenaria anual del Año Santo a espaldas 
de Roma?23 Según los estudiosos, un testimonio relevante lo aporta el peregrino 

15	 Arturo Iglesias Ortega, «Bulas y breves del Jubileo Compostelano en el Archivo de la Catedral de 
Santiago de Compostela», Revista Catedral de Santiago V, n.º 5 (enero 2022): 44-47.

16	 Xosé Manuel Sánchez Sánchez, «Positum vs. Creditur: la política pontificia en torno al culto jacobeo 
en el siglo XII», en Monarquía y sociedad en el Reino de León: de Alfonso III a Alfonso VII, vol. 2, 
ed. por José María Fernández Catón (León: Centro de Estudios e Investigación “San Isidoro” 2007), 
781-791.

17	 López Alsina, «Años Santos Romanos y Años Santos Compostelanos», 230.
18	 Alberto Solana de Quesada, «Criterios de verosimilitud de la tradición jacobea», Rudesindus 7 (2011): 

31-76.
19	 Denise Péricard-Méa, Compostela e il culto di San Giacomo nel Medioevo (Bologna: Il Mulino, 

2004), 271-279.
20	 Adeline Rucquoi, «Est-on pardonné à Saint-Jacques de Compostelle», en Le grand pardon de 

Chaumont et les pardons dans la vie religieuse. XIVe-XXIe siècles, ed. por Patrick Corbet, François 
Petrazoller y Vincent Tabbagh (Chaumont: Le Pythagore, 2011), 79-94.

21	 Humbert Jacomet. «Notes sur les pèlerinages maritimes à Saint-Jacques de Compostelle (XIVe-XVe 
siècles). Hypothèses et réalités [Première partie] 1337-1453: Épisodes de la Guerre de Cent Ans», 
Compostelle. Nouvelle série 6 (2003): 21-56.

22	 Xosé Manuel Sánchez Sánchez, «Regis Aeterni ou la construction du pseudo-original sur la concession 
du jubilé compostellan», Compostelle 10 (2007): 31-47.

23	 Xosé Manuel Sánchez Sánchez, La iglesia de Santiago y el Pontificado en la Edad Media (1140-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

227Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

inglés William Wey, quien, llegado al jubileo de 1456, declaró la existencia en 
Santiago de hasta tres bulas de Calixto II, proclamadas o distribuidas en forma 
de hojas impresas entre los fieles

La indulgencia plenaria anual en el día de Santiago el 25 de julio estaba entonces 
plenamente asentada. El primer paso es falsificar su antigüedad y sugerir que esta 
indulgencia plenaria la había concedido Calixto II. El segundo paso es falsificar su 
naturaleza y convertirla en un año jubilar. La primera bula de Calixto II lo formula 
directamente. La segunda bula, indirectamente: a partir de la indulgencia plenaria 
anual en el día de Santiago y en su vigilia, se extiende a todo el año el tiempo de 
gracia, a condición de que la fiesta caiga el domingo, con lo que viene a decir lo 
mismo que la primera bula.

Hay una calculada contradicción, ante la cual se inventa la tercera bula del propio 
Calixto II. No se debe cuestionar que Calixto II concedió el jubileo, que es lo que 
importa introducir en el siglo XV, ni que la indulgencia plenaria en los años ordina-
rios también la había regulado Calixto II. Dos indulgencias distintas, con historias 
y alcances distintos, precisaban dos bulas también distintas. Pero si, en contra de 
lo que sería lo esperado, las dos decían lo mismo, aunque de distinta forma, y sólo 
se referían a la indulgencia jubilar, era porque así lo había querido hacer el propio 
Calixto II.

Para darle todavía un mayor respaldo, se pensó en inventar las posteriores confir-
maciones papales de las tres bulas de Calixto II, genéricas unas y otras atribuídas 
nominalmente a Inocencio II y a León.24

Aunque ya asegurado jurídicamente, respaldado institucionalmente y con 
amplia acogida entre los fieles a finales del siglo XV, faltaba un documento que 
cerrase el ciclo: la bula Regis aeterni, quizás conformada a las puertas del año 
santo de 1490 o 1501.25 Otorgada en Viterbo por el papa Alejandro III (1159-1181) 
el 25 de junio de 1179, confirmaba el año jubilar compostelano como perpetuo.26 
Según su disposición, Santiago podía dispensar indulgencias plenarias, al igual 
que Roma, a todos los fieles que peregrinasen a su santuario cualquier día del 
año en que la festividad del Apóstol coincidiese con domingo, más allá del tiempo 
jubilar. De fábrica compostelana, tanto en contenido como en forma -inspirada 

1414). Colección de Documentación pontificia medieval de la Catedral de Santiago (Santiago de 
Compostela: 2006), 199-210.

24	 Fernando López Alsina, «Años Santos Romanos y Años Santos Compostelanos», 236-237.
25	 Sobre dicha cronología véase el estudio más reciente de Arturo Iglesias Ortega, La bula Regis aeterni 

y los orígenes del jubileo compostelano: algunas reflexiones, en Metrópolis: Santiago y Roma, 900 
años de historia. Actas del XIII Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, ed. por Klaus Herbers 
(Santiago: Xunta de Galicia, 2025), 557-573 (en prensa).

26	 Fernando López Alsina, El papa Alejandro III confirma el jubileo de la iglesia de Santiago, en (catá-
logo de exposición), Santiago, camino de Europa. Culto y cultura en la peregrinación a Compostela 
(Santiago: Fundación Caja Madrid, 1993), 340-341.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

228 Anxo Rodríguez Lemos

en bulas de 1179 y 1181-,27 la Regis aeterni ampliaba indulgencias, oficializaba 
y fijaba la peregrinatio y, sobre todo, otorgaba una pátina de antigüedad a un 
jubileo incluso anterior al primero celebrado en Roma (1300), aprovechando 
la actitud pro-compostelana de Alejandro III.28 Además, ampliaba el lucro de 
la indulgencia en los años no jubilares durante la festividad de la dedicación 
de la basílica y en la de la traslación. En la historiografía, Alsina defiende la 
elaboración de esta falsa bula confirmatoria en torno al año 1500,29 mientras 
que Sánchez Sánchez refleja su asunción documental

El texto debió de ser bien introducido en la documentación del tesoro compostelano, y 
no difundido a los cuatro vientos ni referido constantemente; ello no tendría sentido, 
ya que, supuestamente, estaba allí desde hacía doscientos años. Así, su existencia 
fue normalmente admitida sin documentar ningún tipo de queja o necesidad de 
validación, algo que únicamente podemos interpretar en el contexto de un relati-
vamente fuerte flujo de peregrinación a lo largo de todo el Medievo. El pontificado 
asumió la existencia de un documento que fijaba un fenómeno peregrinatorio que 
se había desarrollado a lo largo de toda la Edad Media; de esta forma, ya en el siglo 
XVI y con autorización del pontífice Paulo IV, el 1 de abril de 1557 se realiza una 
autentificación de la bula Regis Æterni por don Juan Suárez de Carvajal, obispo de 
Lugo, oficializando finalmente el documento.30

Asumidas y confirmadas en el siglo XVI, las antiguas letras bajomedievales, 
pontificias o no, sirvieron de cobertura legal a lo largo de los siglos modernos. 
León XIII, a través de la Bula Deus Omnipotens y la alusión al jubileo plenario de 
Alejandro III, cerraría el ciclo al confirmar la indulgencia plenaria y la remisión 
de los pecados, “a condición de confesarse y comulgar en el día establecido por 
el arzobispo”.31

2.3. ¿Qué preocupó entonces a mediados del siglo XVIII?
La reivindicación de Páramo Somoza a mediados del siglo XVIII se alejaba 

ya de toda lucha en defensa del patronato del Apóstol, de gran presencia entre la 
conflictividad catedralicia de la primera mitad del siglo XVII en forma de causas 
y pleitos cargados de literatura apologética de justificación, defensa y exaltación 
del Hijo del Trueno. Sin embargo, no es ajena a los escritos de la segunda mitad 
del siglo XVII y XVIII donde se puso en duda la validez canónica del jubileo 

27	 Fernando López Alsina, «Años Santos Romanos y Años Santos Compostelanos», 213-242.
28	 Xosé Manuel Sánchez Sánchez, «La peregrinación a Santiago de Compostela y el poder pontificio 

entre los siglos XII y XV», Ad limina I, n.º 1 (2010): 199.
29	 Fernando López Alsina, «Años Santos Romanos y Años Santos Compostelanos», 214.
30	 Xosé Manuel Sánchez Sánchez, «La peregrinación a Santiago de Compostela y el poder pontificio 

entre los siglos XII y XV», 199.
31	 León XIII, Bula Deus Omnipotens, n.º 15, en José Guerra Campos, Roma y el sepulcro de Santiago. 

La Bula “Deus Omnipotens” (1884) (Santiago: Cabildo de la S.A.M.I. Catedral de Santiago, 1985), 
34.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

229Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

compostelano o, incluso, se propuso a otros santos “a la par” del Apóstol.32 
Cabildo catedralicio y Compañía de Jesús tuvieron posiciones contrapuestas 
al respecto de las gracias espirituales obtenidas con motivo de la celebración 
del jubileo compostelano. Siguiendo a Ofelia Rey Castelao,33 sería a partir de 
1706 cuando el lector de Artes del colegio jesuítico, el P. Manuel Fernández, 
llegaría a cuestionar las gracias jacobeas, no sólo de palabra -durante un sermón 
público-, sino también de obra, con la publicación anónima de un Manifiesto 
contrario a las prerrogativas de la catedral y a los derechos “del glorioso Após-
tol”. El jesuita irlandés Diego Vitus, profesor de teología en la Universidad de 
Santiago desde 1696, también desde el anonimato, dejaría un texto molesto 
para el Cabildo en forma de Manifiesto del más prudente obrar (Lyon, 1707). 
Denunciado ante el rey, sus letras fueron prohibidas por la Inquisición al poner 
en tela de juicio el jubileo y la conmutación de votos privados no reservados.34 A 
mediados del siglo XVIII, Un afecto a la apostólica iglesia del Señor Santiago y 
zeloso de sus grandes prerrogativas y lustre contra un papel anónimo irreverente 
y opuesto a ellas (Santiago, 1731) intentaría “limpiar la mancha”. Pero no sólo 
el pensamiento racional moderno del Renacimiento o el enciclopedismo del 
Siglo de las Luces rechazó a las peregrinaciones, a las romerías populares o a 
otras prácticas de la religiosidad popular.35 La sátira y la censura tiñeron a las 
prácticas medievales también criticadas por luteranos y protestantes junto a 
algún sector de la propia Iglesia Católica.36 

3. En representación del cabildo: 
don Antonio Páramo y Somoza (1731-1786

Hijo de don Manuel Montenegro Páramo Osorio y de doña María Benita 
Somoza Sangro, fue bautizado en la iglesia parroquial de Santa María de Ferreira 
el 10 de octubre de 1731 entre “cristianos viejos y limpios de toda mácula”.37 
Biografiado por coetáneos que destacaron su erudición, celo eclesiástico y 

32	 Ofelia Rey Castelao, La Monarquía y la Iglesia de Santiago en los siglos XVI y XVII (Santiago: Xunta 
de Galicia, 1988).

33	 Ofelia Rey Castelao, Libros y lectura en Galicia (siglos XVI-XIX) (Santiago: Xunta de Galicia, 2003), 
516.

34	 Ofelia Rey Castelao, «Disidentes y refugiados en una ciudad tradicional de la Edad Moderna: 
Santiago de Compostela», Erebea: revista de Humanidades y Ciencias Sociales 7 (2017): 41-
62.

35	 Domingo L. González Lopo, «Los años santos compostelanos en época moderna (siglos XV-XVIII)», 
en Años santos en Roma y Santiago de Compostela desde la Edad Media, ed. por Antón M. Pazos 
(Santiago: IEGPS, 2025), 147-178.

36	 Francisco J. Buide del Real, «Removiendo Roma con Santiago: la crítica católica moderna al culto 
jacobeo», Compostellanum 62, n.º 3-4 (julio-diciembre 2017): 305-356.

37	 Archivo Histórico Nacional, ESTADO-CARLOS III, expediente 99. Páramo y Somoza Osorio y 
Armesto Sangro, Antonio de.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

230 Anxo Rodríguez Lemos

rectitud en los negocios,38 Páramo Somoza aparece hoy en obras generales39 y 
trabajos específicos40 -a los que nos remitimos- que revalorizan su papel en el 
contexto eclesiástico y cultural gallego. Condecorado con la Cruz de la Orden 
de Carlos III (1780), ocupó importantes cargos colegiales y administrativos de 
la Universidad de Santiago de la que llegó a ser rector en octubre de 1781.41 En 
lo eclesiástico, ocupó el cardenalato de Juan Francisco Suárez de Deza desde 
176942 y, como capitular, entre otras funciones, fue contador de horas, adminis-
trador en lo económico y espiritual de casas y tenencias, predicador, maestro 
de ceremonias o fabriquero. Encargado de la fábrica catedralicia desde agosto 
de 1769, fue promotor de distintas mejoras en el templo y comisionado para el 
trato de diversos asuntos capitulares ante la Corona y Roma. Substituyendo a 
su tío, el canónigo Antonio Crisóstomo -fallecido en 1780- Páramo fue también 
administrador y capellán del Hospital Real de Santiago por designación real 
de febrero de 1781. Preconizado obispo de Lugo, electo y confirmado, falleció 
sin ejercer el ministerio por inesperada muerte el 8 marzo de 1786.43 Treinta 
y ocho días después, una nota necrológica publicada en la Gazeta de Madrid 
ensalzaba su dignidad

Santiago 28 de abril

El día 8 del pasado falleció en esta Ciudad de 54 años y 1/2 el llmo. Sr. D. Antonio 
Páramo y Somoza, del Consejo de S. M., y su Administrador en este Real Hospital, 
Caballero de la distinguida Orden de Carlos III, Canónigo Cardenal de esta Sta. 
Iglesia, Rector de la Real Universidad, y Obispo electo y confirmado de Lugo. Ha 
sido general el sentimiento que causó la pérdida de este digno Prelado, tanto en la 

38	 A pesar de la inexactitud de algunos datos, fue biografía de referencia. Manuel Risco, España Sagrada, 
t. XLI De la Santa Iglesia de Lugo: continuación de su historia desde el siglo XII hasta finales del 
XVII (Madrid: Oficina de la viuda e hijo de Marín, 1798), 290-292. Reproducido en Galicia, revista 
universal de este Reino IV, n.º 29 (15 octubre 1865): 317-318.

39	 Antonio López Ferreiro, Historia de la Santa A.M. Iglesia de Santiago de Compostela, t. X (Santiago: 
Seminario Conciliar Central, 1908), 214-215.

40	 La reseña más completa sobre bibliografía, origen familiar, formación, ministerio y legado corres-
ponde a Carlos García Cortés, «Novas informacións sobre Antonio Páramo Somoza (1731-1786), 
bispo de Lugo», Lucensia 10 (1995): 57‑81.

41	 El Archivo Histórico Universitario de Santiago no conserva actas de claustros desde agosto de 1769 
(A.H.U.S., A-135) hasta junio de 1787 (A.H.U.S., A-136) dificultando la valoración de su rectorado 
(1781-1786). La comunicación de sustituir a su antecesor, don Juan Serrano, fue comunicada en 
octubre de 1781, A.H.U.S., Fondo Universitario, S.H. 188, p. 32 (Letra O, Mazo 19, Número 9).

42	 Archivo de la Catedral de Santiago (ACS), Expedientes de limpieza de sangre, Montenegro Páramo 
y Somoza, Antonio. Legajo 750, t. XXI, expediente 6.

43	 En elogio de su espíritu ilustrado y trayectoria vital, véanse las palabras pronunciadas en sus exequias 
por don Pedro Antonio Sánchez Vaamonde, canónigo y compañero de Páramo en la fundación de 
la Sociedad Económica de Amigos del País del Reino de Galicia (1784), en la Oración fúnebre que 
en las exequias que celebró la Real Sociedad Económica de Santiago por el Ilustrísimo Señor don 
Antonio Páramo y Somoza (Madrid: Plácido Barco López, 1786).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

231Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

Diócesis á que estaba destinado , como en esta Ciudad, y en todo el Reyno; porque 
á su carácter afable, benéfico y justificado, correspondían la estimación y debido 
aprecio de toda clase de personas. Acreditó particular talento, tino, discreción y 
acierto en las muchas é importantes comisiones que por S. M. y por el Consejo se 
fiáron á su zelo y prudencia. Por su inclinación á las ciencias útiles y agradables 
había formado una Librería escogida, un Monetario copioso, y un rico Gabinete 
de Historia natural, con algunas máquinas que franqueaba á todo género de per-
sonas, y en que hallaban los Literatos los más agradables y útiles conocimientos. 
Mereció el mas distinguido concepto de su Cabildo por su inteligencia, buen gusto 
y dirección en las importantes obras con que adornó y dio nuevo aspecto a la 
Catedral, y otras comisiones las más apreciables y distinguidas que mereció á su 
confianza. Usó del gobierno mas suave, pacífico y prudente con todos los Cuerpos 
y personas que por sus empleos debía dirigir; y será siempre sensible para el Real 
Hospital la falta de tan zeloso Administrador , que a haber podido concluir todo el 
plan que tenía ideado para su beneficio y mayor perfección, hubiera hecho de esta 
gran obra pia un modelo de semejante clase de edificios. Fué declarado protector 
de las artes é industria; y habiéndole comisionado el Consejo para la apertura de 
esta Real Sociedad, de quien fue uno de los primeros fundadores, la animó con su 
exemplo, la dirigió con útiles instrucciones y la enriqueció con generosas dádivas, 
hasta donarla su precioso Museo. Lleno de reconocimiento el Cuerpo le hizo el 26 
un funeral que costearon varios individuos, en el qual pronunció la Oración fúnebre 
el Socio D. Pedro Sánchez , Racionero ae esta Sta. Iglesia y Catedrático de Teología 
de la Universidad.44

La intervención de Páramo y Somoza en dicho proceso de “recuperación” 
constituye un episodio más dentro del conjunto de cargos y comisiones que este 
canónigo emprendió en representación del cabildo de Santiago.45 Probablemente 
a su pesar, se suma a las que no llegaron a buen término.

4. ¿Qué hace este documento en el Archivo de la Obra Pía?
Es posible que, en toda esta reivindicación y en conveniencia propia, la 

Iglesia degli Spagnoli sirviese de intermediaria o, por lo menos, de valedora 
y protectora de los privilegios de que gozaba el insigne patrón de España en 
su santuario de Galicia. Santiago no era ajeno a Roma: no solo figuraba como 
titular de la iglesia castellana junto a San Ildefonso, sino que contaba con una 
cofradía propia, de notable presencia en las festividades de los siglos XVI y XVII, 
y constituía un referente espiritual para la comunidad, como lo evidencia su 
presencia en la topografía artística y devocional de diversas iglesias y hospita-
les romanos.46 Desde luego, las reivindicaciones compostelanas nunca habían 
ocupado a la congregación particular ni general de la Iglesia Nacional en Roma 
con anterioridad al concordato de 1753. Se desconoce si el documento llegó a 

44	 Gazeta de Madrid 39 (16 de mayo de 1786): 323-324.
45	 La Ilustración Gallega y Asturiana: revista decenal ilustrada I, n.º 24 (30 agosto 1879): 286-287.
46	 Rosa Vázquez Santos, «Primeras conclusiones sobre el culto y la iconografía de Santiago El Mayor 

en la ciudad de Roma», Archivo Español de Arte LXXXIII, n.º 329 (enero-marzo 2010): 1-22.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

232 Anxo Rodríguez Lemos

la urbe siguiendo los cauces oficiales, tal como habría correspondido, o si, por 
el contrario, acabó entre la documentación nacional al ser transportada por 
algún expedicionero gallego ocupado en agilizar bulas, indulgencias o dispen-
sas romanas ante la cancillería. Sólo en Santiago de Compostela, a mediados 
del siglo XVIII, esta agencia ocupaba a los racioneros don Alonso Martínez, al 
presbítero don Antonio de Ponte, a don Antonio Joseph López Somoza y a don 
Antonio Mallo con una utilidad que oscilaba entre los quinientos y los nueve mil 
reales al año.47 De manera análoga, cualquier peregrino dispensante48 llegado 
a Roma desde la diócesis compostelana podría haber servido igualmente como 
portador del documento.49

Transcripción
La presente transcripción paleográfica se ha realizado respetando la 

grafía original de los documentos, conservados en el Archivo de la Obra Pía 
con la signatura 2240 y escritos siguiendo modelos gráficos humanísticos por 
el notario don Gabriel Osorio Pardo y el canónigo fabriquero de la catedral de 
Santiago don Antonio Paramo Somoza. Entre las excepciones de la edición, se 
encuentran las palabras abreviadas, desarrolladas en su totalidad para favorecer 
la legibilidad mediante el empleo de letras en cursiva que distinguen el texto 
original del añadido por el transcriptor. Asimismo, se ha adaptado la puntuación, 
el uso de mayúsculas y la acentuación a la norma actual para facilitar la com-
prensión. Como notas distintivas, además de cierta inclinación a la derecha, 
Sin conservar el formato original, las líneas de escritura y foliación emplean 
la barra ascendente (/) para marcar el final de la línea y la doble barra (//) 
para el final de cada uno de los folios, permitiendo al lector distinguir el recto y 
vuelto del documento, así como el número de folio, indicado a continuación en 
formato superíndice (ej: //1r. >> 1 recto). Entre paréntesis figuran explicaciones 
del transcriptor o partes tachadas del texto original.

1
Ad perpetuam rei memoriam

1r.Alexander Episcopus Servus Servorum Dei Regis aeterni/ cujus manifestissi-
ma pietas tanta nobis divinae gratiae dona perfu/dit ut vitae supernae gloriam 
vocandis mortalibus non solum prophetarum oracula ai pracedentuum Patrum 
exempla pariter/ et documenta praebuerunt; sed et i[tachón]a veritas ejus scilicet 
vni/genitus de summis caelorum ad ima pro generis humani salu/te descendens 

47	 Archivo General de Simancas, Catastro de Ensenada, Respuestas Generales, L. 240, f. 59r.
48	 Anxo Rodríguez Lemos, «Casa de refugio y asilo de los pobres españoles: el Hospital de Santiago 

de los Españoles de Roma (siglos XVI-XIX)», Hispania Sacra 75, n.º 151 (2023): 141-152.
49	 El libro de registro de enfermos del hospital de Santiago de los Españoles de Roma, conservado en 

el Archivo de la Obra Pía, y correspondiente a los años 1774-1790, apunta la llegada de dispensantes 
de las cinco diócesis gallegas en los años posteriores: AOP 965.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

233Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

mortalitatis nostrae carne assumpta visibilis et cor/poralis apparere eoquod 
nascente sanctorum numero quos sua jus/tificaverat gratia ampliare dignatus est, 
vices licet immeriti gerentes/ in Terris, ac pia ipsius officia et actiones imitantes 
ad illa curis/ vigilamus asiduis studijs quae indefessis enitemur perquae nostrae 
opera/tionis ministerio sacrae religionis in agro dominico superna dispen/satione 
plantare, ut universis vigilantiae nostrae preditis talia fa/voraviliter concedamus 
per quae in praesenti vita pijs intenti operi/bus puris mentibus Altissimo gratum 
reddere famulatum et per/ hoc ad aeternae claritatis sine fine visionem feliciter 
valeara per/venire: et propterea quae a Romanis Pontificibus Praedecessoribus 
nos/tris pro inde concesia fuerunt libenter approbamus ac apostolico muni/mine 
roboramus illaque ampliori perstringimus firmitatis admini/culo quo in aevum 
incorcursa valeant permanere firmius solidata/ Ac etiam de novo concedimus 
prout id in Domino conspicimus salu/briter expedire Dudum siquidem felicis 
recordationis Calixtus Se/cundus Romanus Pontifex Praedecessor noster Sanc-
tam Compostella/nam Beati Jacobi Zebedaei ecclesiam cujus in ea venerandis-
simum/ Corpus honorifice est positum ob nimium devotionis affectum quem/ 
ad ipsum Sanctum tenuit et ob tantorum imnumerabiliumque/ peregrinorum 
concursum ex ómnibus Mundi partibus ob remission/1v.em suorum peccami-
num ad eamdem ecclesiam conti/nue confluentium qui propter tanti Apostoli 
merita/se suarum salutem animarum credunt adepturos Apos/tolicae Sedis 
Privilegijs gratijs et indulgentijs communi/ vit voluit siquidem quod praefata 
ecclesia Apostolica se/laetetur protectione muniri. Concessit in super omnibus/ 
et singulis utriusque sexus Christi fidelibus vere pe/nitentibus et confessis ec-
clesiam praedictam visitantibus/ in Anno in quo festum ejusdem Sancti Jacobi 
Zebedaei/ in Dominica tenerit a vigilia circuncitionis Domini/ et per totum illum 
annum integrum usque ad diem/ ejusdem circuncitionis et per totum diem in 
fine illius/ anni in diebus quibus magis eis placeret visitare ut omnes et singulas 
illas peccatorum Indulgentias et remis/siones etiam Plenarias quas visitantes 
ecclesias et Ba/silicas Vrbis et extra vrbem anno Jubilaei consequeban/tur cum 
facultate deputandi confessores qui ad dictam ec/clesiam pro consequaenda 
indulgentia hujus modi confluen/tes etiam in casibus sede apostolicce reser-
vatis absolue/rent ac etiam ejsdem Christi fidelibus in ejusdem Sanc/ti Jacobi 
et Translationis Corporis sui, ac Dedicationis/ ejusdem ecclesiae festibitatibus 
ecclesiam praedictam/ a primis vesperis usque ad secundas vesperas ac per to/
tum diem inclusive devote visitantibus annuatim/ de quibus corde contriti et 
ore confessi forent consequa/rentur perpetuis futuris temporibus duraturam 
concessit/ ejusdem Calixti Papae ac Eugenij et Anastatij vestigijs in hae/rentes 
ad gloriam Omnipotentis Dei totiusque religionis Chris/tianae augmentum qui 
ipsum gloriosum Apostolum ad cujus/ ecclesiam Compostellanam hujus modi 
devotionis causa de diver//2r.sis mundi partibus dimissis Parentibus amicis, 
liberis, Patria, ac/ alijs temporalibus bonis per mare terramque continue con-
fluunt in/ numero copioso, quique animarum salutem supremis desidera/mus 
affectibus et dignis volumus honoribus frecuentari: et ut ipsi/ Christi fideles in 
eadem se recognoscant ecclesia Christi muneribus/ refectos de omnipotentis Dei 
misericordia ac Beatorum Petri/ et Pauli Apostolorum ejus auctoritate confissi 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

234 Anxo Rodríguez Lemos

omnes et singulas prae/dictas Ingulgencias et Jubileum ipsius eisdem modo et 
forma/ quo Romana ecclesia habet, etiam se laetetur Compostellana eccle/sia 
pro singulari Beati Jacobi devotione tenere Anno videlicet/ quo ut prefertur 
festum dicti Apostoli Jacobi in Dominica vene/rit et per totum annum integrum 
ut premittitur, nec non in diebus/ illis scilicet Sancti Jacobi et Translatione Cor-
poris sui, et Dedica/tione ejusdem ecclesiae Plenariam Indulgentiam annuatim 
conse/quantur, visitantes praefatam ecclesiam ut etiam praefertur auctori/
tate apostólica et ex certa scientia approbamus, roboramus, et com/munimus. 
Et in super illas de novo ejsdem modo et forma in omni/bus et per Omnia ut 
supra concessum fuit, concedimus et indul/gemus et perpetuis volumus futu-
ris temporibus duraturas, non obs/tantibus constitutionibus et ordinationibus 
apostolicis (signo). Nuli/ ergo omnimo hominum liceat hanc paginam nostrae 
approbationis/ confirmationis, concessionis et indulti infringere aut ei ausu 
teme/rario contraire siquis autem hoc attentare presumpserit deum se/ divino 
judicio existere de perpetrata iniquitate cognoscat et a sa/cratissimo Corpore 
et Sangine Redemptoris Domini nostri Jesu/Christi alienus fiat ac in extremo 
examine Divinae ultioni/ subjaceat Cunatis autem eamdem ecclesiam visitan-
tibus sit par/ Domini nostri Jesu Christi quatinus ut hic fructum bonae actio/
nis percipiant et apud districtum judicem praemia aeternae pacis/ cum Beato 
Jacobo inveniant Amen Amen. Volumus autem/ quod si visitantibus ecclesiam 
praedictam aliqua alia indulgentia in/ perpetuum vel ad certum tempus non 
diem elapsum duratura per//2v. nos concessa fuerit praesentes Litterae nullius 
sint roboris/ Datum Viterbi per manum D. Austerij Sanctae Romanae/ ecclesiae 
Subdiaconi VII Kalendas Julij indictione XIV In/carnationis Dominicce Anno 
M.C.LXXVIIII. Ponti/ficatus vero Domini Alexandri Papae III. Anno XIX./ 
Ego Alexander Catholicae ecclesiae episcopus
Ego Paulus, Praenestinus episcopus
Ego Petrus, Praesbyter cardinalis T.S. Susanae
Ego Vinianus, Praesbyter Cardinalis T.S. Stephani in Celio Monte
Ego Andreae, Praesbyter Cardinalis T.S. Crucis in Jerusalem
Ego Laborans, Praesbyter Cardinalis. S. Mariae Trans Tiberin T. Calixti
Ego Jacobus, Diaconus Cardinalis S. Martirum Cosme et Damiani
Ego Rainerius, Diaconus Cardinalis S. Georgi ad Vellum Aureum
Ego Joannes, Diaconus Cardinalis Sancti Angeli
Ego Mathaeus, Sanctae Mariae Novae Diaconus Cardinalis
Por concurrir este Jubileo Compostelano con el Romano/ en que se suspenden 
todas las Indulgencias, se ocurrió a la Santidad de Inocencio 12 quien se dignó 
expedir el Breve siguiente.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

235Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

2
Innocentius Papa Duodecimus

Vniversis Christi fidelibus praesentes litteras inspecturis salu/tem et apostolicam 
benedictionem. Cum nos superioribus/ mensibus occasione tunc instantis Anni 
Jubilaei omnes/ et singulas Indulgentias et peccatorum remissiones etiam/ quas-
cumque ecclesias et Loca pia visitantibus quo modo libet/ concessas eodem anno 
durante generaliter suspenderimus/ ac suspensas esse declaraverimus prout in 
nostris de super/ sub plumbo expeditis Litteris quarum tenorem praesentibus/ 
pro expresso haberi volumus plenius continetur; Cumque Me/tropolitanam 
ecclesiam Compostellanam Christi fidelium ad/ eam devotionis causa unde 
quaque confluentium cultu cele//3r. brem specialis alicujus praerogativas mu-
nere dignam existimemus/ Nos Animarum eorumdem Christi fidelium ad illam 
accedentium/ saluti et spirituali consolationi consulere cupientes volumus et 
Apos/tolica auctoritate tenore praesentium concedimus ut omnes Indul/gentiae 
et peccatorum remissiones nec non paenitentiarum relaxa/tiones visitantibus 
Metropolitanum ecclesiam praedictam a quibus/vis Romanis Pontificibus Prae-
decessoribus nostris, ac a Nobis et Apos/tolica Sede quomodolibet concessae 
etiam praesenti anno Jubilaei du/rante valeant, suumque sortiantur effectum, 
ac ipsis Christi fide/libus suffragentur in ómnibus et per Omnia, perinde ac si 
suspen/sio praedicta a Nobis specialiter vel generaliter non emanasset/ Non 
obstantibus suspensione praedicta ac alijs constitutionibus et/ ordinationibus 
apostolicis caeterisque contrarijs (quo contrar) quibus/cumque. Datum Romae 
apud Sanctam Mariam Majorem sub/ Annulo Piscatoris die VII Januarij M.DCC. 
Pontificatus nostri/ Anno Nono = J.F. Cardinalis Albanus =
Y haviendo concurrido igualmente en 1725 los dos Jubileos Roma/no y Com-
postelano, ha expedidola Santidad de Benedicto/ XIII en 9 de diziembre de 
1724 otro Breve en los mismos térmi/nos.
Es copia de dos exemplares de la Bula de Nuestro Santísimo Padre Alejandro 
3º de/ feliz memoria que existen en el Archivo de la Santa Yglesia de Santiago 
en/ el Reino de Galicia de las quales una está escrita en pergamino y se/ ig-
nora el tiempo en que fue copiada; y la otra, escrita en papel, y tiene/ la nota 
de que fue copiada del original en el año de 1326 y ambas son copias simples. 
Así mismo, es copia la que se sigue a la primera de las/ dos de Nuestros San-
tísimos Padres Innocencio 12 y Benedicto 13 que existen ori/ginales en forma 
auténtica y probante en el dicho Archiuo, y la/ una de ellas no se copió aquí 
por estar concebida en los mismos//3v. términos que la otra, y en fee de ello, 
como notario público/ y apostólico, vezino y residente en esta ciudad, lo signo 
y/ firmo según acostumbro: Santiago y marzo 28 de 1777.
Gabriel Osorio y Pardo (Rúbrica)



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

236 Anxo Rodríguez Lemos

3
Santísimo Padre

4r.Don Antonio Paramo y Somoza, canónigo cardenal de la Santa Apóstolica 
Metropolitana/ Yglesia de Santiago de Galicia en el Reino de España y fabri-
quero de ella, puesto a/ los pies de Vuestra Beatitud dize que entre la multitud 
de documentos antiguos que se estrajeron del/ Archivo de dicha Santa Yglesia, 
ya con motiuo de las guerras con los infieles, ya de otras ciui/les que sufrió 
mucho más modernas de los poderosos del Reino son comprendidas/ varias 
Bulas de los Sumos Pontífices predecesores de Vuestra Beatitud por las quales 
con/cedieron a los innumerables fieles que de todas partes del Orbe Católico 
concur/ren a este santuario a venerar las sagradas reliquias del Glorioso Apóstol/ 
Santiago Cebedeo, varias indulgencias plenarias y el jubileo del año santo/ que 
acostumbra celebrarse en esta Iglesia siempre que cae en domingo la principal 
festividad del mismo Apóstol, quedando solamente de estos preciosos documen-
tos algunas copias simples, por las quales se govierna esta Santa Yglesia para 
la publicación del dicho Jubileo quando corresponde.
Aduirtiendo hoi/ dicha falta y queriendo ocurrir a qualquier duda que se pueda 
suscitar contra dichas/ indulgencias y jubileo (que está próximo) por los nimia-
mente críticos de que abunda el siglo/ presente ha solicitado que se buscasen 
en los Archiuos de esa ciudad los originales/ de dichas Bulas particularmente 
el de Nuestro Santísimo Padre Alejandro 3º que confirma las de/ los Santísi-
mos Padres Calisto, Eugenio y Anastasio pero hauiendo sido infructuosa es/ta 
diligencia por estar sin coordinación alguna (según se le auisa) los monumentos 
de/ semejante antigüedad. Recurre a la Piedad de Vuestra Beatitud el que re-
presenta su/plicando a Vuestra Beatitud se digne, para maior honrra y gloria 
del Apóstol Santiago/ (cuio cuerpo se uenera en este santo templo) y maior 
consuelo de los fieles/ confirmar dicho Jubileo y más Indulgencias que constan 
de la copia adjunta testi/moniada de la Bula del Papa Alejandro 3º: y a maior 
abundamiento conceder/lo de nuebo y declarar para siempre que quando con-
curra dicho jubileo con el del/ año santo romano no se entienda suspenso, y lo 
mismo las demás indulgencias//4v. concedidas a esta Santa Yglesia como en su 
tiempo lo declararon los/ Santísimos Padres predecesores de Vuestra Beatitud 
Innocencio 12 y Benedicto 13/ cuios Breues existen originales en este Archiuo.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

237Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

Fuentes documentales
Archivo de la Obra Pía. Santiago y San Ildefonso, 2240, Expediente general: 

culto, funciones y fiestas religiosas, indulgencias, gracias, ceremonial, lista 
de objetos del culto.

Archivo de la Catedral de Santiago (ACS). Expedientes de limpieza de sangre, 
Montenegro Páramo y Somoza, Antonio. Legajo 750, t. XXI, expediente 6.

Archivo General de Simancas. Catastro de Ensenada, Respuestas Generales, L. 
240, f. 59r.

Archivo Histórico Nacional. ESTADO-CARLOS III, Exp. 99. Páramo y Somoza 
Osorio y Armesto Sangro, Antonio de.

Archivo Histórico Universitario de Santiago (AHUS). Fondo Universitario, S.H. 
188, p. 32 (Letra O, Mazo 19, Número 9).

Boletín Oficial Eclesiástico del Arzobispado de Santiago VIII, n.º 241-242 (1869): 
7-19.

Galicia, revista universal de este Reino IV, n.º 22 (15 de noviembre de 1863): 
265-266; n.º 29 (15 de octubre de 1865): 317-318.

Gazeta de Madrid 39 (16 de mayo de 1786): 323-324.
La Ilustración Gallega y Asturiana: revista decenal ilustrada I, n.º 24 (30 de 

agosto de 1879): 286-287.

Bibliografía
Bouza Brey, Fermín. A imprenta compostelana, séculos XVI-XIX. Santiago: Xunta 

de Galicia, 1993.
Buide del Real, Francisco J. «Removiendo Roma con Santiago: la crítica católica 

moderna al culto jacobeo». Compostellanum 62, n.º 3-4 (julio-diciembre 
2017): 305-356.

Carro Otero, Xosé. «Hombres ilustres de Pantón en Compostela» En Pantón: a 
rota do románico na Ribeira Sacra, coordinado por F. Enríquez Rodríguez, 
163-184. Pantón: Asociación Ribeira Sacra Lucense, 2002.

Fernández Lago, José «El Año Santo Compostelano». Revista Catedral de San-
tiago V, n.º 5 (enero 2022): 12-19.

García Cortés, Carlos. «Novas informacións sobre Antonio Páramo Somoza 
(1731-1786), bispo de Lugo». Lucensia: miscelánea de cultura e investigación 
10 (1995): 57-81.

González Lopo, Domingo Luís. «Los años santos compostelanos en época moderna 
(siglos XV-XVIII)». En Años santos en Roma y Santiago de Compostela desde la 
Edad Media, editado por Antón M. Pazos (ed.), 147-178. Santiago: IEGPS, 2025.

Guerra Campos, José. Roma y el sepulcro de Santiago. La bula “Deus Omnipo-
tens” (1884). Santiago: Cabildo de la S.A.M.I. Catedral de Santiago, 1985.

Iglesias Ortega, Arturo. «1587: el jubileo compostelano que no fue». Galicia 
Histórica. Folla de historia e documentos composteláns 9, n.º 87 (abril 2024) 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

238 Anxo Rodríguez Lemos

(online: https://catedraldesantiago.es/wp-content/uploads/2024/04/87.-
Abril.pdf)

Iglesias Ortega, Arturo. «Bulas y breves del Jubileo Compostelano en el Archivo 
de la Catedral de Santiago de Compostela». Revista Catedral de Santiago  
V, n.º 5 (enero 2022): 44-47.

Iglesias Ortega, Arturo. «La bula Regis aeterni y los orígenes del jubileo compos-
telano: algunas reflexiones». En Metrópolis: Santiago y Roma, 900 años de 
historia. Actas del XIII Congreso Internacional de Estudios Jacobeos, editado 
por Klaus Herbers, 557-573. Santiago: Xunta de Galicia, 2025 (en prensa).

Jacomet, Humbert. «Notes sur les pèlerinages maritimes à Saint-Jacques de 
Compostelle (XIVe-XVe siècles). Hypothèses et réalités 1337-1453. Épisodes 
de la Guerre de Cent Ans». Compostelle. Nouvelle série 6 (2003): 21-56.

López Alsina, Fernando. «Años santos romanos y años santos compostelanos». 
En Santiago, Roma, Jerusalén. Actas del III Congreso Internacional de Estu-
dios Jacobeos, editado por Paolo Caucci von Saucken, 213-242. Santiago: 
Xunta de Galicia, 1999. 

López Alsina, Fernando. «El papa Alejandro III confirma el jubileo de la igle-
sia de Santiago”». En Santiago, camino de Europa. Culto y cultura en la 
peregrinación a Compostela (catálogo de exposición), 340-341. Santiago: 
Fundación Caja Madrid, 1993. 

López Ferreiro, Antonio. Historia de la Santa A.M. Iglesia de Santiago de Com-
postela. Santiago: Imprenta y encuadernación del Seminario Conciliar 
Central, 1901.

Péricard-Méa, Denise. Compostela e il culto di San Giacomo nel Medioevo. Bo-
logna: Il Mulino, 2004.

Rey Castelao, Ofelia. «Disidentes y refugiados en una ciudad tradicional de la 
Edad Moderna: Santiago de Compostela». Erebea: revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 7 (2017): 41-62.

Rey Castelao, Ofelia. La monarquía y la Iglesia de Santiago en los siglos XVI y 
XVII. Santiago: Xunta de Galicia, 1988.

Rey Castelao, Ofelia. Libros y lectura en Galicia (siglos XVI-XIX). Santiago: Xunta 
de Galicia, 2003.

Rey Castelao, Ofelia. Los mitos del Apóstol Santiago. Santiago: Nigratrea, 2006.
Risco, Manuel. España Sagrada, De la Santa Iglesia de Lugo: continuación de su 

historia desde el siglo XII hasta finales del XVII, t. XLI. Madrid: Oficina de 
la Viuda e Hijo de Marín, 1798.

Rodríguez Lemos, Anxo. «Casa de refugio y asilo de los pobres españoles: el 
Hospital de Santiago de los Españoles de Roma (siglos XVI-XIX)». Hispania 
Sacra 75, n.º 151 (2023): 141-152.

Rucquoi, Adeline. «Est-on pardonné à Saint-Jacques de Compostelle». En Le 
grand pardon de Chaumont et les pardons dans la vie religieuse. XIVe-XXIe 

https://catedraldesantiago.es/wp-content/uploads/2024/04/87.-Abril.pdf
https://catedraldesantiago.es/wp-content/uploads/2024/04/87.-Abril.pdf


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.8 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 219-239

239Un documento del Archivo de la Obra Pía: El cabildo compostelano 
y la defensa de su jubileo a mediados del siglo XVIII

siècles, editado por Patrick Corbet, François Petrazoller y Vincent Tabbagh, 
79-94. Chaumont: Le Pythagore, 2011.

Sánchez Sánchez, Xosé Manuel. «La peregrinación a Santiago de Compostela 
y el poder pontificio entre los siglos XII y XV». Ad Limina 1, n.º 1 (2010): 
181-200.

Sánchez Sánchez, Xosé Manuel. «Positum vs. Creditur: la política pontificia 
en torno al culto jacobeo en el siglo XII». En Monarquía y sociedad en el 
Reino de León: de Alfonso III a Alfonso VII, vol. 2, editado por José María 
Fernández Catón, 781-791. León: Centro de Estudios e Investigación “San 
Isidoro”, 2007.

Sánchez Sánchez, Xosé Manuel. «Regis Aeterni ou la construction du pseudo-origi-
nal sur la concession du jubilé compostellan». Compostelle 10 (2007): 31-47.

Sánchez Sánchez, Xosé Manuel. La iglesia de Santiago y el Pontificado en la Edad 
Media (1140-1414). Colección de Documentación pontificia medieval de la 
Catedral de Santiago. Santiago de Compostela, 2006.

Santos Fernández, Carlos, y Fermín de los Reyes Gómez. Impresos en torno al 
patronato de Santiago. Siglo XVII. Santiago: Xunta de Galicia, 2004.

Solana de Quesada, Alberto. «Criterios de verosimilitud de la tradición jacobea». 
Rudesindus 7 (2011): 31-76.

Tettamanzi, Vicente María. Historia del jubileo compostelano, sus gracias y modo 
práctico de obtenerlas. Santiago: Imprenta de Manuel Mirás y Álvarez, 1875.

Vázquez Santos, Rosa. «Primeras conclusiones sobre el culto y la iconografía 
de Santiago el Mayor en la ciudad de Roma». Archivo Español de Arte 83, 
n.º 329 (enero-marzo 2010): 1-22.





ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9

241ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

Recibido: 20 de octubre de 2025 
Aceptado: 12 de noviembre de 2025

De Roma a Valencia: La Reconfiguración 
Textual y Devocional de Santa Catalina 

de Siena como Modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

From Rome to Valencia: The Textual and Devotional 
Reconfiguration of Saint Catherine of Siena 

as a Model of Sanctity in the Kingdom of Valencia 
(Fifteenth Century)

Da Roma a Valencia: La Riconfigurazione Testuale 
e Devozionale di Santa Caterina da Siena 

come Modello di Santità nel Regno di Valencia 
(XV secolo)

Anna Isabel Peirats Navarro 
Universidad Católica de Valencia “San Vicente Mártir”

Valencia, España
anna.peirats@ucv.es  

https://orcid.org/0000-0001-6957-262X

RESUMEN: Este artículo analiza la 
recepción y reconfiguración de Santa 
Catalina de Siena (1347–1380) en la 
Valencia del siglo XV como un caso 
paradigmático de traducción cultural. 
A partir del estudio de las versiones 
vernáculas de Miquel Peres (1499) y 
Tomàs de Vesach (1511), se muestra 
cómo el modelo romano de santidad fue 
mediado, reescrito y adaptado para reso-
nar con las sensibilidades devocionales 
locales. La obra de Peres se interpreta 
como una “inculturación afectiva”, que 
convierte la hagiografía en un vehículo 
de piedad alineado con la devotio moder-
na, mientras que la edición de Vesach 

ABSTRACT: This article explores the 
reception and reconfiguration of Saint 
Catherine of Siena (1347–1380) in fif-
teenth-century Valencia as a paradig-
matic case of cultural translation. By 
examining the vernacular versions of 
Miquel Peres (1499) and Tomàs de 
Vesach (1511), it shows how the Ro-
man model of sanctity was mediated, 
rewritten, and adapted to resonate with 
local devotional sensibilities. Peres’s 
work is interpreted as an “affective 
inculturation,” transforming the ha-
giographic narrative into a vehicle of 
piety aligned with the Devotio Moderna, 
whereas Vesach’s edition represented 

mailto:anna.peirats@ucv.es
https://orcid.org/0000-0001-6957-262X


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

242 Anna Peirats

supuso una “consolidación doctrinal y 
visual”, anclada en la Legenda Maior de 
Raimundo de Capua y acompañada de 
un ambicioso programa iconográfico. El 
estudio sitúa estas traducciones en el 
marco espiritual valenciano, marcado 
por la piedad afectiva franciscana y la 
tradición literaria de Isabel de Villena, 
y demuestra cómo la devoción a la 
Preciosísima Sangre actuó como puente 
simbólico entre la mística romana y la 
religiosidad valenciana. En última ins-
tancia, la doble recepción de Catalina 
revela a Valencia no como una periferia 
pasiva, sino como un agente cultural 
activo, capaz de reelaborar críticamente 
los modelos universales de santidad en 
diálogo con sus propias tradiciones.

PALABRAS CLAVE: Santa Catalina de 
Siena, traducción cultural, Valencia siglo 
XV, Miquel Peres, Tomàs de Vesach.

a “doctrinal and visual consolidation,” 
rooted in Raymond of Capua’s Legenda 
Maior and enhanced by an ambitious 
iconographic program. These trans-
lations are contextualized within Va-
lencia’s spiritual landscape, marked by 
Franciscan affective devotion and the 
literary tradition of Isabel de Villena, 
and demonstrate how devotion to the 
Precious Blood acted as a symbolic 
bridge between Roman mysticism and 
Valencian religiosity. Ultimately, the 
dual reception of Catherine reveals 
Valencia not as a passive periphery but 
as an active cultural agent, critically 
processing universal models of sanctity 
and rearticulating them in dialogue 
with its own traditions.

KEYWORDS: Saint Catherine of Siena, 
cultural translation, fifteenth-centu-
ry Valencia, Miquel Peres, Tomàs de 
Vesach. 

RIASSUNTO: Questo articolo analizza la ricezione e la riconfigurazione di 
Santa Caterina da Siena (1347–1380) nella Valencia del XV secolo come caso 
paradigmatico di traduzione culturale. Attraverso lo studio delle versioni 
volgari di Miquel Peres (1499) e di Tomàs de Vesach (1511), si mostra come il 
modello romano di santità sia stato mediato, riscritto e adattato per risuonare 
con le sensibilità devozionali locali. L’opera di Peres viene interpretata come 
una “inculturazione affettiva”, che trasforma la narrazione agiografica in un 
veicolo di pietà in sintonia con la devotio moderna, mentre l’edizione di Vesach 
rappresentò una “consolidazione dottrinale e visiva”, radicata nella Legenda 
Maior di Raimondo da Capua e arricchita da un ambizioso programma icono-
grafico. Lo studio colloca queste traduzioni nel contesto spirituale valenciano, 
segnato dalla devozione affettiva francescana e dalla tradizione letteraria di 
Isabel de Villena, e dimostra come la devozione al Preziosissimo Sangue abbia 
funzionato da ponte simbolico tra la mistica romana e la religiosità valenciana. 
In ultima analisi, la duplice ricezione di Caterina rivela Valencia non come una 
periferia passiva, ma come un agente culturale attivo, capace di rielaborare 
criticamente i modelli universali di santità in dialogo con le proprie tradizioni.

PAROLE CHIAVE: Santa Caterina da Siena, traduzione culturale, Valencia XV 
secolo, Miquel Peres, Tomàs de Vesach.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

243De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

1. Introducción
A finales de la Edad Media, la santidad no era únicamente un estado de 

gracia o una cualidad personal, sino también un potente artefacto cultural: un 
modelo de comportamiento y un foco de devoción que podía ser construido, 
codificado y exportado a través de las fronteras geográficas y lingüísticas. Este 
estudio se adentra en un caso paradigmático de esta transferencia cultural: 
el modelo hagiográfico de Santa Catalina de Siena (1347-1380) desde el foco 
romano-toscano hasta su asimilación en el ambiente religioso de la Valencia 
del siglo XV. No se trata de un mero proceso de difusión pasiva, sino una 
compleja operación de traducción cultural, en la cual la figura de la santa fue 
reinterpretada, reescrita y reconfigurada para resonar con las sensibilidades, 
necesidades y lenguajes devocionales de su nuevo contexto. 

Este artículo se sitúa en la confluencia de varias corrientes historiográfi-
cas. En primer lugar, dialoga con la renovación de los estudios hagiográficos 
de Vauchez,1 que superó el positivismo decimonónico para analizar la santidad 
como una construcción social y eclesiástica, prestando especial atención a los 
procesos de canonización como instrumentos de la política papal. En segundo 
lugar, los estudios sobre la espiritualidad femenina medieval, particularmente 
los de Walker Bynum,2 sobre la centralidad del cuerpo, la Eucaristía y la ex-
periencia somática en la piedad de las mujeres santas, que ofrecen un marco 
teórico indispensable para comprender la mística de santa Catalina. Más espe-
cíficamente, el artículo se apoya en la tradición de estudios sobre la cultura y 
la literatura de la Corona de Aragón de Brosel Gavilá3  sobre la devoción a la 
Sangre de Cristo, que proporcionan la clave hermenéutica para entender una de 
las principales vías de asimilación del modelo cataliniano. Fundamentalmente, 
este estudio busca expandir y profundizar la línea de investigación filológica 
abierta por Arronis4 y Wittlin,5 quienes fueron los primeros en analizar las tra-
ducciones de Miquel Peres y Tomas de Vesach en vernáculo. Si bien sus trabajos 
establecieron las bases textuales y estilísticas, este artículo pretende revisitar el 
análisis filológico a través de una interpretación histórico-cultural que permita 
entender el impacto y la función de estas obras en su entorno devocional.

1	 A. Vauchez, Historia de los santos y de la santidad, vol. 7 (Milán: 1991).
2	 C. W. Bynum, Fragmentation and Redemption: Essays on Gender and the Human Body in Medieval 

Religion (Zone Books, 1992).
3	 J. J. Brosel Gavilá, «La sangre de Cristo en la historia de la espiritualidad, la piedad popular y la 

teología valenciana», en Actas del XVII Simposio de Teología Histórica, 169-215, 2018; 
	 J. J. Brosel Gavilá, «La Puríssima Sang de nostre Senyor Jesucrist: Apuntes históricos sobre la 

devoción en la diócesis de Valencia», Anales Valentinos 51 (2000): 163-189.
4	 C. Arronis, La vida de sancta Caterina de Sena de Miquel Peres (Universitat d’Alacant, 2007).
5	 C. Wittlin, «La vida de santa Caterina de Sena de Miquel Peres: Ampliación literaria de extraídos 

escogidos en el Chronicon de Antonino de Florencia», en Actas del Octavo Coloquio de Estudios 
Catalanes en Norteamérica. Barcelona, 1998, 305-332.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

244 Anna Peirats

Frente a una visión tradicional que podría considerar la llegada del culto a 
santa Catalina como un simple reflejo de la influencia de la Orden Dominicana 
o de la autoridad papal, la recepción de Catalina de Siena en Valencia fue un 
proceso de inculturación textual deliberada que, paradójicamente, sirvió para 
reforzar la conexión devocional, doctrinal y afectiva de Valencia con la Iglesia de 
Roma, precisamente porque supo articular los ideales romanos en un lenguaje y 
una sensibilidad profundamente valencianos. Esta inculturación se llevó a cabo 
en dos fases distintas pero complementarias, representadas por dos traduccio-
nes. La primera, a cargo de Miquel Peres, fue una “inculturación afectiva”: una 
operación de reescritura que, mediante la amplificación retórica transformó la 
densa hagiografía latina en un conmovedor manual de meditación, perfectamente 
alineado con la piedad de la devotio moderna ya presente en Valencia.6 La segunda, 
llevada a cabo por el dominico Tomàs de Vesach (1511) fue una “consolidación 
doctrinal y visual”: una reacción a la versión de Peres que buscó restaurar la in-
tegridad textual de la Legenda Maior, ofreciendo una traducción más completa y 
literal, acompañada de un ambicioso programa iconográfico destinado a fijar una 
interpretación ortodoxa y a proporcionar una guía visual para la contemplación.

La coexistencia de estas dos versiones, una que prioriza el pathos y la otra 
el logos, demuestra la vitalidad y la complejidad de la recepción valenciana. 
Juntas, no solo implantaron el culto a la santa, sino que también revelan las 
tensiones y los diálogos internos de la espiritualidad de la época: entre la piedad 
laica y la clerical, entre la emoción y la doctrina, entre la adaptación local y la 
fidelidad al modelo romano.

2. El contexto valenciano: 
crisol religioso y cultural en diálogo con Roma

La Península Ibérica recibió la obra y la vida de Catalina de Siena (1347-
1380) un poco más tarde que otros países europeos.7 Tras el cisma de la Iglesia 
católica a finales del siglo XIV, los reinos peninsulares, tanto Castilla como Aragón, 
se posicionaron a favor del papa de Aviñón, mientras que Catalina de Siena se 
mostró partidaria del papa de Roma. Catalina fue una mujer carismática, firme 
defensora de la reforma, que estuvo directamente involucrada en el regreso del 
Papa a Roma, razones tan importantes que explican que se iniciara un largo 
proceso de canonización que culminó en 1461 con el reconocimiento ofi-
cial de su santidad. Su biografía era conocida pocos años antes de su 
canonización oficial y fue pronto traducida al valenciano, hasta el punto de que 
la Vida precedió a la difusión de la obra personal de santa Catalina de Siena 
y siempre la superó en circulación, tanto en valenciano como en castellano.

6	 R. García Villoslada, «Rasgos característicos de la devotio moderna», Manresa 28 (1956): 315-358.
7	 A. Huerga, «Santa Catalina de Siena en la historia de la espiritualidad hispana», Teología Espiritual 12 

(1968): 165-228.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

245De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

Hay que tener presente que la ciudad de Valencia, a lo largo del siglo XV, 
vivió un periodo de gran actividad literaria.8 La literatura religiosa en lengua 
vernácula, que ya se había establecido en el siglo XIV, continuó hasta mediados 
del siglo XVI. Proliferaron los gremios intelectuales y los concursos en los que 
participaban los poetas. Bernat Fenollar, maestro de la capilla del rey Fernan-
do el Católico, promovió una serie de debates poéticos en los que participaron 
poetas como Ausiàs March y Joan Roís de Corella.9

Los dominicos consideraron a Santa Catalina de Siena como el ejemplo 
perfecto para la nueva situación y el estímulo para dar impulso al nuevo mo-
vimiento reformista. Con este fin comenzaron a difundir su culto y fundaron 
nuevos conventos bajo su advocación. El primero de la Corona de Aragón fue 
el de Valencia, fundado por el dominico Gaspar Fayol en 1491. El convento 
contó con el apoyo de la reina Isabel, y estuvo estrechamente relacionado con 
el Tribunal de la Inquisición desde el momento de su construcción.

La llegada de la primera imprenta a la Península Ibérica, instalada pre-
cisamente en Valencia por el comerciante alemán Lambert Palmart en torno a 
147410 aceleró exponencialmente la circulación de ideas y textos, que convirtió 
a la ciudad en un centro de producción y difusión de primer orden. De sus 
prensas salieron no solo clásicos latinos, sino también una ingente cantidad de 
literatura religiosa y devocional en valenciano, destinada a un público laico y 
femenino cada vez más amplio. Este ambiente de cosmopolitismo, sofisticación 
literaria y conexión directa con Italia hacía de Valencia un receptor natural y 
exigente, no una periferia pasiva, para los modelos de santidad que emanaban 
de la península vecina.

Dentro de este panorama, la Orden de Predicadores desempeñó un papel 
protagonista como agente de conexión doctrinal e institucional con Roma. El 
Real Convento de Predicadores de Valencia, mucho más que un centro de vida 
religiosa era un foco de poder intelectual, pastoral y político que irradiaba su 
influencia sobre toda la ciudad y el reino. Los dominicos no funcionaban como 
una entidad meramente local; eran el nodo valenciano de una red internacional, 
disciplinada y centralizada, cuyas directrices doctrinales y pastorales emanaban 
de los Capítulos Generales y del Maestro de la Orden en Roma.11

La posterior promoción del culto a Santa Catalina de Siena puede enten-
derse como parte de una estrategia pastoral coherente y bien planificada. Tras 
haber consolidado el modelo de santidad masculino, local, apostólico y pre-
dicador (San Vicente Ferrer), los dominicos introdujeron el modelo femenino, 
universal-romano, místico y contemplativo (Santa Catalina). Juntos, ofrecían 

8	 J. Rubió y Balaguer, Història de la literatura catalana (Publicacions de l›Abadia de Montserrat, 
1984).

9	 A. Ferrando, Els certàmens poètics valencians (Alfons el Magnànim, 1983).
10	 J. L. Martos, «Una trilogía de incunables inmaculistas valencianos», Ultreia (2024).
11	 Huerga, «Santa Catalina de Siena».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

246 Anna Peirats

a la sociedad valenciana un modelo dominico completo y equilibrado, capaz 
de responder a diversas sensibilidades espirituales. La fundación del convento 
bajo la advocación de Santa Catalina en 1491, con el apoyo de las élites locales 
y de la propia monarquía, fue el acto que ancló institucionalmente este culto 
romano en el paisaje sacro de la ciudad, dotándolo de un centro permanente 
de irradiación y legitimación.12

Si los dominicos representaban la estructura doctrinal y la predicación 
pública, la sensibilidad religiosa cotidiana de la Valencia del siglo XV estaba 
profundamente impregnada por la piedad afectiva, de raíz franciscana, y por 
las corrientes de la Devotio Moderna.13 Esta espiritualidad, que ponía el foco 
en la humanidad de Cristo y en la contemplación de su Pasión como vía de 
transformación personal, encontró su máxima expresión literaria y espiritual 
en la Vita Christi de Sor Isabel de Villena (1430-1490).14  La Vita Christi revela 
un universo espiritual donde la contemplación minuciosa del cuerpo sufriente 
de Cristo, la participación afectiva en las escenas evangélicas a través de la 
visualización y la empatía, y una profunda sensibilidad hacia la experiencia 
femenina y cotidiana son absolutamente centrales. La obra de Villena está pro-
fundamente arraigada en la teología franciscana, que exalta la Encarnación y la 
Pasión como los momentos cumbre de la revelación del amor divino, siguiendo 
la estela de obras inmensamente populares como las Meditationes Vitae Christi 
del Pseudo-Buenaventura.15. La obra de Villena no es solo un texto devocional; 
es un manual de meditación que enseña a sus lectoras a “entrar” en la escena 
evangélica, a sentir lo que los personajes sienten y a extraer lecciones morales 
y espirituales de esa experiencia inmersiva.

Aunque no se puede establecer una influencia directa y documentada de 
la vida de Santa Catalina sobre la obra de Isabel de Villena, probablemente 
escrita antes de que la traducción de Peres circulara ampliamente, es innegable 
que ambas participan de un mismo horizonte de piedad afectiva. La insisten-
cia de Santa Catalina en la contemplación de las llagas y la sangre de Cristo 
como vía de unión mística converge de manera asombrosamente natural con 
la metodología contemplativa que Isabel de Villena propone a sus monjas. La 

12	 Arronis, La vida de sancta Caterina de Sena.
13	 García Villoslada, «Rasgos característicos».
14	 Abadesa del prestigioso Monasterio de la Santísima Trinidad de clarisas, Villena compuso en un 

exquisito valenciano una monumental meditación sobre la vida de Cristo, destinada a la formación 
espiritual de su comunidad. Su obra se inscribe en una rica tradición de escritura femenina conventual 
en la península, y es un ejemplo paradigmático de la devotio moderna, que buscaba una relación más 
íntima y personal con la divinidad a través del ejercicio de la imaginación y la implicación emocional 
(A. Peirats y R. Gregori, «Meditation and Contemplation: Word and Image at the Service of Medieval 
Spirituality», Religions 14, n.º 2 (2023): 188, doi:10.3390/rel14020188).

15	 A. Peirats, «La Vita Christi d’Isabel de Villena, misericòrdia restaurativa i profitosa doctrina al 
servei de la meditació», Scripta. Revista internacional de literatura i cultura medieval i moderna 14 
(2019): 210, doi:10.7203/SCRIPTA.14.16366



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

247De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

existencia y el enorme prestigio de una obra como la Vita Christi demuestran 
que, a la llegada del culto a Santa Catalina a Valencia, el público femenino, 
especialmente el conventual, no solo era receptivo, sino que ya estaba educado 
en una “gramática emocional” y en una sensibilidad perfectamente compatibles 
con el núcleo del mensaje cataliniano. Catalina no llegó a un vacío espiritual, 
sino a un entorno ya abonado por décadas de piedad franciscana, listo para 
comprender, abrazar y dar un nuevo significado a su ardiente mensaje.

El elemento que sirvió como catalizador y puente simbólico entre la espi-
ritualidad romana de santa Catalina y la piedad valenciana fue la devoción a 
la Preciosísima Sangre de Cristo.16 En la teología mística de Santa Catalina,17 
tal como la articula Raimundo de Capua, la sangre es el símbolo central y 
polisémico: es el precio de la redención de las almas, el signo sacramental de 
la alianza esponsal que sella en la Eucaristía, y la fuente de la transformación 
interior que purifica y fortalece al alma sedienta de Dios.18 La sangre de Cristo 
en la experiencia mística de sant Catalina se transforma en luz, lo que simbo-
liza un paso de lo carnal a lo espiritual, reforzando el carácter contemplativo.19 
Esta devoción, de profundas raíces bíblicas y patrísticas, revitalizada con una 
intensidad sin precedentes en la piedad tardomedieval romana, encontró en 
Valencia un eco extraordinario y un desarrollo propio.

El auge de esta devoción responde a un cambio espiritual de fondo en la 
Europa medieval: el paso de una religiosidad centrada en la divinidad de Cristo 
a otra focalizada en su humanidad y su Pasión.20 En este contexto, franciscanos 
y dominicos desempeñaron un papel clave: los primeros, como custodios de los 
Santos Lugares, y los segundos, mediante la predicación de figuras como San 
Vicente Ferrer, que impulsó la contemplación de Cristo sufriente y las prácticas 
penitenciales. 

El culto se nutrió también de reliquias vinculadas a la Pasión, como la Vera 
Cruz o el Santo Cáliz conservado en Valencia, y de relatos de imágenes san-
grantes, que intensificaron la identificación del fiel con los dolores redentores de 
Cristo. Durante el arzobispado de Juan de Ribera la devoción a la Sangre alcanzó 
un grado de formalización sin precedentes. Promovió cofradías, conventos y 

16	 La iconografía de Catalina (Siena, 25 de marzo de 1347 - Roma, 29 de abril de 1380) se enriqueció 
enormemente con otros motivos que remiten a episodios de la biografía que muestran la comunión 
con Cristo y la elección de un modelo de vida a imitación de él, como la corona de espinas (vida 
terrena de sufrimiento), el corazón (intercambiado con Jesucristo), el crucifijo (contemplación e 
imitación del modelo de Cristo).

17	 Las primeras representaciones pictóricas que se realizan de la Santa destacan sobre todo su apego al 
orden, representado por el hábito de los mantos (que representan la humildad y la pureza); la virtud 
de la virginidad; los estigmas invisibles, que lo identifican con la imitación de la vida y pasión de 
Cristo (L. Bianchi y D. Giunta, Iconografía de Santa Catalina de Siena. L’immagine, 1998).

18	 A. Vauchez, Historia de los santos y de la santidad, vol. 7 (Milán: 1991).
19	 Acosta-García, «On Manuscripts, Prints and Blessed Transformations».
20	 Brosel Gavilá, «La Puríssima Sang», 2000; Brosel Gavilá, «La sangre de Cristo», 2018.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

248 Anna Peirats

celebraciones bajo esta advocación, e impulsó la creación de un oficio litúrgico 
propio que convirtió a Valencia en pionera dentro de la Iglesia. Además, utilizó 
la imagen de la Sangre y de la Cruz como herramienta de enseñanza frente a 
los moriscos, dotando a esta devoción21 de un papel central en la catequesis y 
en la vida comunitaria.22

Este simbolismo permitió que la espiritualidad pasionista de Santa Catalina 
no se percibiera como algo ajeno o importado. Al contrario, conectó de forma 
inmediata con la sensibilidad religiosa de los valencianos. Cuando Miquel Peres 
tradujo los pasajes en los que Santa Catalina bebe místicamente de la llaga del 
costado de Cristo, no estaba introduciendo una imagen exótica o incomprensible; 
se activaba un resorte devocional ya presente, profundamente arraigado en la 
conciencia colectiva de su audiencia. La sangre de Cristo funcionó, por tanto, 
como el perfecto puente simbólico entre Roma y Valencia, facilitando no solo 
la aceptación, sino la asimilación profunda del modelo cataliniano.

3. El Modelo Original y sus Adaptaciones Italianas: 
De la Legenda Maior al Chronicon

Antes de que la figura de Santa Catalina de Siena pudiera ser recibida, 
interpretada y finalmente reconfigurada en Valencia, su imagen fue cuidadosa-
mente construida a través de una compleja cadena de transmisión textual que 
se originó en Italia. La comprensión de este proceso de elaboración hagiográfica 
es esencial para valorar en su justa medida la originalidad y la intencionalidad 
de las posteriores traducciones valencianas. La Catalina que llegó a la Corona 
de Aragón a finales del siglo XV era un modelo de santidad ya literariamente 
fijado, teológicamente denso y estratégicamente orientado. Este proceso de 
construcción textual, que es a la vez una interpretación, se desarrolló en tres 
etapas fundamentales que actuaron como un filtro progresivo: la biografía fun-
dacional de Raimundo de Capua,23 la versión abreviada y pastoral de Tommaso 

21	 Como ha documentado Brosel Gavilá («La Puríssima Sang», 2000; «La sangre de Cristo», 2018) la 
devoción a la Sangre de Cristo se consolidó de manera temprana en la diócesis de Valencia, hasta el 
punto de que la Santa Sede concedió en el siglo XVI la celebración de una fiesta propia, la primera 
de este tipo en toda la Iglesia universal. Desde finales del siglo XV se documentan cofradías vincu-
ladas a esta advocación, como las de Sagunto (1492) y Xàtiva (1520), que, junto a relatos prodigiosos 
como el milagro de Mislata, muestran cómo esta veneración estaba ya profundamente enraizada 
en la religiosidad popular valenciana. Esta devoción no era un mero rasgo folclórico; constituía un 
locus communis, un lenguaje simbólico y afectivo compartido que atravesaba todas las capas de la 
sociedad, desde la élite urbana hasta el pueblo llano.

22	 Brosel Gavilá, «La Puríssima Sang».
23	 La vida de Catalina estuvo marcada por la austeridad y la renuncia. Dedicaba poco tiempo al des-

canso, y mucho a la oración constante y a la contemplación, prácticas que muestran su profundo 
compromiso con la vida espiritual. Sus estigmas y su sufrimiento reflejan su unión mística con la 
pasión de Cristo y su participación en su sufrimiento (D. Giunta, «The Iconography of Catherine 
of Siena’s Stigmata», en A Companion to Catherine of Siena, ed. por Carolyn Muessig, George 
Ferzoco y Beverly Mayne Kienzle. Leiden and Boston: Brill, 2012. Estos aspectos se remarcan de 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

249De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

Caffarini, y la síntesis histórica de San Antonino de Florencia.
La piedra angular sobre la que se edificó todo el culto cataliniano24 y la 

fuente de toda la tradición hagiográfica posterior, es la Legenda Maior.25 Re-
dactada en un latín culto y elaborado entre 1385 y 1395, su autoría es de una 
importancia capital. Redactada por Fray Raimundo de Capua director espiritual 
de Catalina durante los últimos y más intensos años de su vida (1374-1380), en 
el momento de la redacción, ocupaba el cargo de Maestro General de la Orden 
de Predicadores. Su texto no puede leerse como una simple crónica biográfica 
o un testimonio desinteresado. Es, en realidad, un documento de una enorme 
complejidad, que combina la intimidad del recuerdo personal, una profunda 
reflexión teológica y una clara y consciente estrategia institucional.26

Organizó la vida de la santa en torno a la demostración sistemática de 
sus virtudes heroicas (castidad, obediencia, paciencia), sus dones místicos ex-
traordinarios (visiones, éxtasis, profecías, el matrimonio místico, los estigmas 
invisibles) y su poder taumatúrgico (milagros y curaciones). Cada episodio está 
cuidadosamente seleccionado y narrado para construir un caso irrefutable de 
santidad, a menudo enmarcado en un lenguaje que anticipa los interrogatorios 
y las exigencias de un proceso canónico formal.27

La obra tenía una finalidad doctrinal y formativa de largo alcance.. Rai-
mundo se propuso presentar a Catalina como el arquetipo de la perfecta mujer 
dominica, y por extensión, como un modelo de santidad para toda la Iglesia 
en una época de profunda crisis y anhelo de reforma. La “Catalina de Capua” 
es una figura multifacética, una síntesis de ideales a menudo contrapuestos: es 
la virgen asceta que somete su cuerpo a penitencias extremas, pero también 
la magistra spiritualis que dirige con autoridad un círculo de discípulos, laicos 
y clérigos; la mística arrebatada que dialoga familiarmente con Cristo en su 
celda, pero también la profetisa que exhorta con audacia a papas, cardenales 
y gobernantes; la mujer caritativa que sirve con sus propias manos a los enfer-
mos más repulsivos, pero también la mediadora política que interviene en los 

manera abundante en la biografía de la santa de Raimundo di Capua: https://www.cervantesvirtual.
com/obra-visor/vida-de-santa-catalina-de-siena--0/html/ff8cf004-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html

24	 G. Zarri, «Catherine of Siena and the Italian Public», en Catherine of Siena: The Creation of a Cult, 
ed. por J. F. Hamburger y G. Signori (Turnhout: Brepols, 2013).

25	 S. Boesch-Gajano y O. Redon, «La Legenda Maior di Raimondo da Capua, costruzione di una santa», 
en Atti del Simposio Internazionale cateriniano-bernardiniano, ed. por D. Maffei y P. Nardi. Siena: 
1982.

26	 El propósito de la Legenda Maior era proporcionar el material hagiográfico exhaustivo y doctrinal-
mente sólido necesario para impulsar el, por entonces incierto, proceso de canonización de Catalina. 
Para ello, Raimundo estructuró la narración siguiendo los cánones de la hagiografía mendicante.

27	 A. Bartolomei Romagnoli, «La disputa sulle stimmate», en ‘Virgo Digna Coelo’. Caterina e la sua 
Eredità, ed. por Alessandra Bartolomei Romagnoli, Luciano Cinelli y Pierantonio Piatti (Vatican 
City: Libreria Editrice Vaticana, 2013); D. Ganz, «The Dilemma of a Saint’s Portrait: Catherine’s 
Stigmata between Invisible Body and Visible Pictorial Sign», en Catherine of Siena: The Creation 
of a Cult, ed. por Jeffrey F. Hamburger y Gabriela Signori (Turnhout: Brepols, 2013).

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/vida-de-santa-catalina-de-siena--0/html/ff8cf004-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/vida-de-santa-catalina-de-siena--0/html/ff8cf004-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/vida-de-santa-catalina-de-siena--0/html/ff8cf004-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

250 Anna Peirats

conflictos entre Florencia y el Papado. Esta síntesis entre vida contemplativa y 
acción apostólica, entre la interioridad más profunda y el compromiso público 
más arriesgado, era el núcleo del modelo que Raimundo quería proponer, un 
modelo que legitimaba un nuevo tipo de santidad femenina activa y con voz en 
la Iglesia. Dentro de esta construcción la devoción a la Sangre de Cristo se erige 
como el eje teológico y narrativo.28 La sangre no es un mero motivo recurrente, 
sino la clave hermenéutica que da sentido a toda su vida: en la sangre Catalina 
encuentra la sabiduría, la fuerza para su misión y el sello de su unión esponsal 
con Cristo. Al centrar la espiritualidad de Catalina en este símbolo de redención 
y sacrificio, Raimundo no solo recogía la experiencia mística de la santa, sino 
que la enraizaba en el corazón de la teología sacramental y pasionista de la 
Iglesia, presentándola como un modelo de ortodoxia intachable.

La Legenda Maior era una obra monumental, de una extensión conside-
rable y una densidad teológica que exigía una lectura atenta y culta. Si bien 
era ideal para los procesos canónicos y para la formación de los clérigos en los 
studia dominicos, su longitud y complejidad la hacían poco manejable para una 
difusión más amplia, especialmente para el uso en la predicación popular y la 
lectura devocional de los laicos. Consciente de este problema, se inició casi de 
inmediato un proceso de adaptación y abreviación del texto, liderado por uno 
de los discípulos más fervientes y activos de Catalina, Fray Tommaso Caffarini29  
que preparó una versión abreviada conocida como la Legenda Minor.30 Este texto, 
que eliminaba las largas disquisiciones teológicas, las repeticiones y algunos 
de los detalles más escabrosos de las penitencias de la santa, estaba diseñado 
para ser una herramienta eminentemente práctica y pastoral. Su objetivo era 
proporcionar a los predicadores un compendio de episodios edificantes, milagros 
impactantes y dichos memorables de la santa, fáciles de incorporar en los ser-
mones. La Legenda Minor fue, por tanto, el principal vehículo de popularización 
del culto en Italia, traduciendo el complejo y extenso modelo de Raimundo a un 
formato más accesible y directamente utilizable en la cura de almas. Este proceso 
de abreviación supuso una primera selección de materiales, privilegiando los 
aspectos más milagrosos y ejemplares sobre los más teológicos o políticos, una 
tendencia que influiría en las posteriores traducciones vernáculas.31

La tercera y decisiva etapa en esta cadena de transmisión fue la inclusión 
de la vida de Catalina en el Chronicon (o Summa historialis) de San Antonino 
Pierozzi, arzobispo de Florencia (c. 1446-1459). Antonino, una de las figuras 

28	 A. Walz, «Santa Caterina da Siena, “profetessa del preziosissimo Sangue”», Il Sangue prezioso della 
nostra Redenzione 55 (1969).

29	 J. F. Hamburger y G. Signori, «The Making of a Saint: Catherine of Siena, Tommaso Caffarini, and 
the Others», en Catherine of Siena: The Creation of a Cult (Turnhout: Brepols, 2013).

30	 Legenda Minor (ed. 1974).
31	 M. Nadal, «Las versiones catalanas de la Vida de santa Caterina de Siena. Notas sobre el texto y el 

paratexto», Cuadernos de Italiano 12 (2007).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

251De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

eclesiásticas e intelectuales más respetadas de la Orden Dominicana y de la 
Iglesia de su tiempo, compuso una vasta historia del mundo desde la Creación 
hasta sus días. Su obra gozó de una inmensa autoridad en toda Europa, siendo 
considerada una fuente de referencia no solo histórica, sino también teológica 
y moral. 

En la tercera parte de su Chronicon, San Antonino incluyó una biografía 
de Catalina de Siena, en esencia, una síntesis, aún más concisa y estructurada, 
basada en la Legenda Minor de Caffarini.32 La versión de San Antonino, por su 
brevedad, su claridad expositiva y, sobre todo, por el inmenso prestigio de su 
autor, se convirtió en una fuente de enorme influencia en toda Europa. Fue 
precisamente este texto, y no la extensa Legenda Maior, el que eligió Miquel 
Peres como base principal para su traducción valenciana de la vida de Santa 
Catalina, como él mismo declara en su prólogo. 

Miquel Peres33 vivió en la segunda mitad del siglo XV y el primer tercio del 
XVI. Los documentos parecen indicar que era notario de profesión y que también 
ocupó cargos en el gobierno de la ciudad. A partir de la información que se des-
prende de sus obras, especialmente de dedicatorias y colaboraciones literarias,34 
podemos situarlo en el centro de la burguesía valenciana, emparentado con 
Bernat Fenollar, Narcís Vinyoles y Joan Verdanxa, entre otros autores. El estilo 
de sus obras sigue el modelo característico de la prosa artística de la retórica 
cultista y latinizante de algunos autores valencianos de finales del siglo XV.

Miquel Peres aceptó el encargo de Bernat Fenollar de traducir la Vida de 
Santa Catalina de Siena, que dedicó a las monjas del convento. Esta “Vida de 
Santa Catalina de Sena Romançada de Miquel Peres” fue publicada en Valencia 
por Cristòfol Cofman el 11 de mayo de 1499, y comienza con la intención de 
contribuir a aumentar la devoción de las religiosas del convento:

Molt reverents, virtuoses i devotes senyores, Per més encendre la encesa devoció 
que teniu a la benaventurada sancta Catherina de Sena, me haveu fet pregar al 
venerable mossèn Fenollar que yo volgués la gloriosa vida de tan insigne sancta 
traduhir de latí en valenciana prosa, segons lo florentí en la sua digne crònica dig-
nament ha scrita. Y, puix no poguí de tan virtuoses pregàries scusar-me, lo preguí 
que, ell en les sues misses y vosaltres en vostres oracions, a l’inmens sol de justí-
cia suplicàsseu que ab los raigs de la sua luminosa gràcia aclarís y scalfàs lo meu 
enfosquit enteniment, que ab lo fret de ignorància stava tan paralítich que per a 

32	 Arronis, La vida de sancta Caterina de Sena.
33	 Las primeras informaciones que encontramos sobre Miquel Peres son de carácter literario. Se re-

marca que el autor de La Vida de Santa Catalina del Sena es el “Miqualot Péreç que participó en el 
concurso de 1474 conocido como Les Obres o Trobes que tratan de la Santísima Virgen María con 
la composición “Resposta de Miqualot en laors de la Verge Maria” (Arronis, La vida de sancta 
Caterina de Sena).

34	 Una fecha relevante se encuentra en el colofón de la primera impresión de la obra Sobre la imitación 
del desprecio del mundo (1482). Seis años más tarde participa en el concurso celebrado en la catedral 
de Valencia en 1488, en “prosa latina” y en honor a la Inmaculada Concepción.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

252 Anna Peirats

obrar algun virtuós ediffici no·s podia moure. Y ell, mirant ma voluntat aparellada 
a voler-lo complaure, me offerì de fer tan justes pregàries, per on, de continent, 
treballí en buydar del vexell de la mia memòria la podrida aygua de algunes vanes 
fantasies, perquè dins aquell pogués stojar lo preciós bàlsem dels gloriosos actes 
de tan excel·lida sancta, lo qual, de la fèrtil vinya de la crònica del devot florentí 
collir sperava.35

Miquel Peres seguirá el Chronicon de Antonino de Florencia, pero al construir 
la narración hagiográfica elige presentar un modelo de santidad atemporal. Así, 
aunque sigue de cerca el texto original, elimina partes que no se ajustan a sus 
objetivos, como aquellos fragmentos relacionados con la vida pública de Santa 
Catalina como embajadora del Papa de Roma durante el proceso cismático. 
En cambio, se enfoca principalmente en los episodios de su vida dedicados al 
cuidado de los necesitados, imitando el modelo de Cristo.36  La obra de Peres, 
lejos de ser una transposición lingüística servil, debe ser analizada como una 
reescritura creativa y profundamente intencionada. Fue un acto de “incultu-
ración afectiva” que no solo vertió la historia de la santa al valenciano, sino 
que la revistió de un nuevo lenguaje, la adaptó a una nueva sensibilidad y la 
reorientó hacia un nuevo propósito, asegurando así su profunda y duradera 
asimilación en un contexto cultural distinto al de su origen.

La génesis de su Vida de sancta Catherina de Sena revela con claridad su 
propósito. En el prólogo, una pieza de orfebrería retórica, Peres declara que 
acomete la empresa no por iniciativa propia, sino respondiendo a una petición 
directa de Mossèn Fenollar. La obra está explícitamente dedicada “a les senyo-
res monjes del monestir de sancta Catherina de Sena”, el convento dominico 

35	 Traducimos del original: “Muy reverentes, virtuosas y devotas señoras: Para avivar aún más la 
devoción que sentís hacia la bienaventurada santa Catalina de Siena, pedisteis al venerable mosén 
Fenollar que me rogara que tradujera del latín a valenciana prosa la gloriosa vida de tan insigne santa, 
tal como el florentino la escribió con dignidad en su crónica. Y, como no pude excusarme ante ruegos 
tan virtuosos, le rogué que él, en sus misas, y vosotras, en vuestras oraciones, suplicarais al inmenso 
sol de justicia que iluminara y calentara con los rayos de su gracia mi entendimiento oscurecido, que 
estaba tan paralizado por el frío de la ignorancia que no podía moverse para levantar obra virtuosa 
alguna. Él, al ver mi voluntad dispuesta a complacerlo, se ofreció a elevar tan justas súplicas. En 
seguida trabajé para vaciar del vaso de mi memoria el agua corrompida de algunas fantasías vanas, 
para poder guardar en él el precioso bálsamo de los gloriosos hechos de tan excelente santa, que 
esperaba recoger de la fértil viña de la crónica del devoto florentino”.

36	 Incluso los grabados que acompañan a la edición, ambos de origen alemán (Bianchi y Giunta, Ico-
nografía de Santa Catalina de Siena, 310), parecen obedecer al mismo deseo de reconstrucción 
ahistórica de la santidad, ya que ambos son de carácter simbólico y no representan ninguna escena 
concreta de la vida de la santa. La primera de las imágenes aparece en la contraportada del incunable, 
y representa a Santa Catalina venerada por las monjas dominicas, representada a menor escala y 
vestida con el hábito blanco y negro característico de la orden. La abadesa se muestra a la derecha, 
con los atributos característicos que se volvieron comunes tras su canonización. Entre ellos desta-
can la aureola de santidad, el corazón y la corona de espinas, presentes en xilografías que evocan 
episodios místicos de Santa Catalina, como el intercambio de corazones con Cristo y la aceptación 
de la corona de espinas durante su vida terrena (Bianchi y Giunta, Iconografía de Santa Catalina 
de Siena, 90).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

253De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

fundado apenas ocho años antes. Este prólogo funciona como una declaratio 
intentonis, un manifiesto que enmarca la obra dentro de un proyecto pastoral 
concreto. Peres enuncia su objetivo con una fórmula extraída directamente 
del léxico ignaciano y de la devotio moderna37: “Per més encendre la encesa 
devoció que teniu a la benaventurada sancta Catherina de Sena”.38 Su metáfora 
de la traducción como el acto de “collir lo preciós bàlsem dels gloriosos actes” 
(recoger el precioso bálsamo de los gloriosos actos) de la “fèrtil vinya de la 
crònica del devot florentí” (fértil viña de la crónica del devoto florentino) evoca 
directamente la misma imagen con la que Isabel de Villena abre su Vita Christi, 
subrayando una finalidad compartida: ofrecer un “fruit de profitosa doctrina” 
(fruto de provechosa doctrina).39

La arquitectura de su obra está completamente supeditada a este fin. 
Abandona la estructura cronológica y densa de la Legenda Maior y opta por una 
organización temática, más cercana a la síntesis del Chronicon de San Antoni-
no, pero reorganizada con fines pedagógicos. La obra se articula en torno a los 
grandes ejes de la vida de perfección, funcionando como un espejo de virtudes 
para sus lectoras. La estructura que Peres impone a su narración es la siguiente:

- Sección 1: Infancia y Vocación (Capítulos 1-3): Establece la elección divina 
de Catalina desde la infancia.

- Sección 2: Vida de Perfección y Unión Mística (Capítulos 4-9): El corazón 
de la obra, detallando las virtudes de la vida interior.

- Sección 3: Vida activa y caritativa (Capítulos 10-13): Muestra la aplicación 
práctica de la santidad en el servicio.

- Sección 4: Muerte y gloria póstuma (Capítulo 14 y apéndice): Confirma 
su santidad a través de una muerte gloriosa y un catálogo de milagros.

Esta estructura transforma la biografía en un itinerario espiritual, permi-
tiendo una lectura fragmentada y meditativa, ideal para la práctica de la lectio 
divina. La genialidad de Peres como mediador cultural reside en su método de 
traducción, que se aleja sistemáticamente de la literalidad para buscar la reso-
nancia emocional. Su herramienta es la “valenciana prosa”, un estilo retórico 
y ornamentado que utiliza para amplificar el pathos de sus fuentes.40

El tratamiento del motivo de la sangre de Cristo es el ejemplo más elo-
cuente de la estrategia de Peres.

37	 García Villoslada, «Rasgos característicos».
38	 (Para encender aún más la encendida devoción que tenéis a la bienaventurada santa Catalina de 

Siena). El uso del verbo “encender” y del concepto de una devoción ya “encendida” que debe ser 
avivada, no es casual. 

39	 Isabel de Villena, Vita Christi, ed. por V. Escartí (Institució Alfons el Magnànim, 2011).
40	 Arronis, La vida de sancta Caterina de Sena.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

254 Anna Peirats

Tabla 1. La sangre de Cristo en Raimundo de Capua y Miquel Pereç

Capítulo 
(Legenda 
maior)

Fragmento 
Raimundo de Capua 
(castellano)

Fragmento Miquel 
Pereç (valenciano)

Comentario comparativo

XXVI “El Señor, 
inclinándose hacia 
ella, le ofreció beber 
de la herida de su 
costado, y ella, con 
reverencia, recibió 
aquel licor divino.”

“E lo Senyor, ab 
infinida clemència, 
se inclinà a la sua 
serventa e li manà que 
bevés de la gloriosa 
sanch que del costat 
li eixia, de la qual, ab 
gran desig e amor, ella 
beu e fon plena de 
consolació celestial.”

Pereç amplifica el pathos 
mediante infinida clemència, 
gran desig e amor, y añade el 
efecto inmediato (consolació 
celestial). Esto intensifica 
la experiencia afectiva y la 
convierte en modelo imitativo.

XXVIII “Se le apareció todo 
cubierto de sangre 
y le dijo que esa 
sangre era el precio 
de las almas, y que 
debía trabajar por su 
salvación.”

“Li aparegué tot cobert 
de sanch e li dix que 
aquella era lo preu 
de les ànimes, e que 
havia de treballar per 
la sua salvació sens 
repòs.”

La adición sens repòs subraya la 
urgencia de la misión.

XXXII “Comprendió que 
por la sangre de 
Jesucristo le eran 
perdonados todos 
sus pecados, y que 
recibía fuerza para 
interceder por otros.”

“Entés que per la 
sanch de Jesucrist li 
eren perdonats tots 
los seus pecats e rebia 
força per intercedir 
per los altres.”

Pereç omite la explicación 
teológica de Capua sobre 
la corredención y deja 
un enunciado directo y 
memorizable.

Las tres estrategias recurrentes de Peres son: amplificación afectiva, 
conexión con la praxis local y simplificación doctrinal. En el episodio del ca-
pítulo XXVI la transformación es radical. La descripción de Capua es solemne 
y litúrgica. Peres, en cambio, la convierte en una escena de intimidad mística 
desbordante. La adición de “infinida clemència” enmarca la acción divina en 
un contexto de amor incondicional. La disposición de Catalina no es de mera 
“reverencia”, sino de “gran desig e amor”, un lenguaje que evoca la mística es-
ponsal del Cantar de los Cantares y la erótica del alma tan cara a la tradición 
cisterciense y bajomedieval. Finalmente, la consecuencia no es implícita, sino 
explícita y central: “fon plena de consolació celestial”. Peres está enseñando 
a sus lectoras que la contemplación de la sangre no es un ejercicio teológico 
abstracto, sino una fuente directa de consuelo espiritual, una “medecina del 
alma”, como diría la predicación de la época.41

41	 A. Peirats, «Christus medicus: Teologia i metàfora de la curació espiritual», Zeitschrift für Katala-
nistik: Revista d’Estudis Catalans 35 (2022).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

255De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

Peres moldea cada aspecto de la vida de Catalina para construir un modelo 
de perfección específicamente diseñado para la vida conventual, enfatizando la 
obediencia, la humildad y el servicio, y adaptando las experiencias místicas para 
que funcionen como lecciones de vida espiritual. Al final de su obra, Peres anexa 
un catálogo de nueve milagros póstumos que funcionan como la confirmación 
celestial de la santidad de Catalina. Su tratamiento de estos episodios sigue su 
patrón de deshistorización para convertirlos en arquetipos universales, también 
pensado para los lectores a los que se dirige el texto, tal como es tendencia en 
la prosa de Miquel Peres al tratar los milagros.42

Tabla 2. Milagros póstumos en la versión de Miquel Peres 
de la Vida de Santa Catalina

Milagro 
(Resumen)

Beneficiario 
(Arquetipo 
Universalizado)

Afección 
(Representación 
de la Fragilidad 
Humana)

Modo de Curación 
(Catequesis sobre 
la Intercesión)

Análisis de 
la Función 
Pedagógica y 
Universalizadora

1. Curación 
del cuello

“Un jove” 
(La juventud 
afligida)

Enfermedad 
congénita, 
incurable por 
medios humanos

Contacto directo 
con el cuerpo/
sepulcro de la 
santa.

Demuestra el 
poder de la 
santa sobre 
la naturaleza 
misma, 
sanando lo 
que la ciencia 
humana no 
puede.

2. Curación 
de la pierna

“Un rich ciutadà” 
(La clase 
dirigente)

Enfermedad grave 
que requiere 
amputación

Peregrinación al 
sepulcro de la 
santa.

La fe prevalece 
sobre la 
“sentencia” de 
los médicos. La 
salvación viene 
de Dios a través 
de la santa, no 
de la ciencia 
terrenal.

42	 C. Arronis, «La secularització dels miracles marians en la vida de la Verge Maria de Miquel Pe-
res», Caplletra 62 (2017): 189, doi:10.7203/caplletra.62.9576



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

256 Anna Peirats

3. Curación 
de lepra

“Una donzella 
filla de noble 
cavaller” 
(La nobleza 
femenina)

Lepra, enfermedad 
que causa 
exclusión social.

Contacto directo 
con el sepulcro.

La santa no 
solo cura el 
cuerpo, sino 
que restaura 
el honor y la 
posibilidad de 
reintegración 
social, un tema 
crucial para las 
mujeres de la 
nobleza.

4. 
Resurrección 
de niño

“Un infant 
de sis anys” 
(La infancia 
inocente)

Muerte por caída 
accidental.

Oración ferviente 
de la madre a la 
santa.

Muestra a 
Catalina como 
una poderosa 
intercesora en 
las tragedias 
familiares, un 
modelo de 
consuelo para 
las madres.

5. Curación 
de garganta

“Fill de un rich 
cavaller” (La 
infancia noble)

Enfermedad 
mortal fulminante.

Contacto con una 
reliquia (un diente 
de la santa).

Introduce 
el poder de 
las reliquias, 
un elemento 
central de 
la piedad 
medieval, y 
las presenta 
como vehículos 
eficaces de la 
gracia.

6. Curación 
de gota

“Una devota 
dona, nomenada 
Paula” (El devoto 
común)

Gota, enfermedad 
crónica y 
dolorosa.

Contacto con 
una reliquia de 
segundo grado 
(un rosario).

Es el único caso 
donde se da un 
nombre, quizás 
por la fama 
del milagro. 
Muestra que 
incluso los 
objetos tocados 
por la santa 
tienen poder, 
extendiendo 
el radio de su 
intercesión.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

257De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

7. 
Recuperación 
de colcha

“Una pobra 
lavandera” (Los 
humildes y 
trabajadores)

Pérdida de un 
bien material 
esencial para su 
sustento.

Oración en un 
momento de 
desesperación.

Demuestra que 
la providencia 
divina, a través 
de Catalina, 
se ocupa 
también de las 
necesidades 
materiales y 
cotidianas de 
los más pobres.

8. Curación 
de gusanos

“Un cavaller de la 
ciutat de Roma” 
(El peregrino)

Enfermedad 
repulsiva e 
inexplicable.

Voto de 
peregrinación y 
cumplimiento de 
la penitencia.

Vincula el 
milagro a 
la práctica 
penitencial 
de la 
peregrinación, 
reforzando 
una de las 
devociones más 
importantes de 
la época.

9. 
Recuperación 
de la vista

“Una noble 
senyora” (La 
mujer devota y 
noble)

Ceguera, símbolo 
de la ceguera 
espiritual.

Novena y 
confesión 
sacramental por 
indicación de la 
santa.

Es el 
milagro más 
doctrinalmente 
denso. El 
milagro 
físico está 
explícitamente 
condicionado a 
la disposición 
espiritual 
(sacramento de 
la penitencia), 
subrayando la 
más estricta 
ortodoxia.

El análisis de los milagros revela una cuidada construcción teológica. Peres 
presenta un abanico que no es aleatorio, sino una catequesis completa sobre 
el poder y la misericordia de Dios a través de su santa. Al eliminar casi todos 
los detalles concretos y presentar a los beneficiarios como arquetipos sociales, 
convierte cada milagro en un exemplum universal. El mensaje para la lectora 
valenciana es claro: no importa la edad, la clase social o la naturaleza del su-
frimiento; Santa Catalina es una intercesora poderosa y accesible para todos, 
siempre que se acuda a ella con fe y, cuando sea necesario, como en el caso de 
la curación de la ceguera, con la debida disposición sacramental, subrayando 
así la más estricta ortodoxia.

Apenas doce años después de que la versión literaria y afectiva de Miquel 
Peres viera la luz, el paisaje devocional valenciano se vio enriquecido, y en 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

258 Anna Peirats

cierto modo, desafiado, por la publicación de una nueva y monumental vida de 
Santa Catalina de Siena (1511). Esta segunda mediación, llevada a cabo por el 
fraile dominico Tomàs de Vesach, no fue una simple reedición o una traducción 
alternativa, sino una intervención deliberada, un acto de reorientación que 
buscaba complementar y, en gran medida, corregir la aproximación de Peres. 
Si la obra de este último representó la “inculturación afectiva” de Catalina, la 
de Vesach constituyó la consolidación doctrinal, ortodoxa y visual del modelo 
romano. Su proyecto no buscaba tanto “encender la devoción” a través de la 
emoción como fundamentarla en un conocimiento más riguroso, completo y fiel 
a la fuente original, la Legenda Maior de Raimundo de Capua. Este nuevo texto, 
junto con su impresionante aparato iconográfico, representa una nueva etapa 
en la recepción valenciana de la santa, una que prioriza la integridad doctrinal 
y la pedagogía visual sobre la retórica afectiva. Vesach estaba vinculado al 
convento observante de San Onofre, en las afueras de Valencia, y, de manera 
crucial, ejercía como confesor de las monjas del convento de Santa Catalina de 
Siena, las mismas a las que Peres había dedicado su obra.

Esta posición como confesor y su adscripción a la Observancia explican 
en gran medida su proyecto hagiográfico. Desde la perspectiva observante, 
una piedad basada excesivamente en la emoción y vehiculada a través de una 
prosa altamente retórica y literaria, como la de Peres, podía ser vista con cierta 
suspicacia.43 El riesgo, para un reformador como Vesach, era que el ornamento 
literario oscureciera la verdad doctrinal, o que la búsqueda de efectos emotivos, 
propia de la “valenciana prosa”, diluyera la densidad teológica del modelo de 
santidad original. 

Una de las innovaciones más notables y significativas de la edición de 
Vesach (1511) es su extraordinario programa iconográfico. La obra está pro-
fusamente ilustrada con treinta y seis grabados xilográficos de gran calidad, 
que se intercalan a lo largo del texto. A diferencia de la estrategia de Peres, 
que buscaba la inmersión a través de la retórica verbal, Vesach busca la con-
templación a través de la imagen visual. Los grabados no solo ilustran el texto, 
sino que lo interpretan, estandarizando la representación de la santa según el 
modelo ortodoxo de la Legenda Maior y asegurando la correcta comprensión de 
su vida y virtudes. Este programa iconográfico representa una inversión edito-
rial considerable, lo que subraya la importancia que Vesach y sus promotores 
otorgaban a este proyecto de formación integral.

El resultado final del proyecto de Vesach es una Catalina de Siena sustan-
cialmente diferente a la de Peres. La Catalina de Vesach es una figura históri-

43	 El prólogo de la edición de Vesach, publicado por el prestigioso impresor Joan Joffré, es una decla-
ración de intenciones tan explícita como la de Peres, pero de signo contrario. Vesach, ocultando su 
nombre en un acróstico a lo largo de los capítulos, dedica la obra a la priora del convento, Sor Anna 
Torrella. En él, justifica la necesidad de una nueva traducción con una crítica velada pero inequívoca 
al estilo y al método de su predecesor. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

259De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

camente más contextualizada, teológicamente más compleja y doctrinalmente 
más densa. 

4. Diálogos y Resonancias: 
Catalina en el entorno Espiritual y Cívico de Valencia

La exitosa implantación de Santa Catalina de Siena en Valencia, orques-
tada a través de las mediaciones textuales y visuales de Miquel Peres y Tomàs 
de Vesach, no puede medirse únicamente por la circulación de sus biografías. 
Su verdadera influencia, y la prueba definitiva de su asimilación, se mani-
fiesta en cómo su figura y su modelo de santidad se integraron en el denso 
tejido espiritual y cultural de la ciudad. Lejos de permanecer como un culto 
de importación confinado a los muros del convento dominico, la santa sienesa 
se convirtió en una presencia viva en el imaginario valenciano, entrando en 
un diálogo dinámico y productivo con las tradiciones locales, las figuras de 
referencia y las prácticas devocionales colectivas. Este apartado analizará tres 
ejes fundamentales de esta integración: su profunda resonancia con la principal 
obra de espiritualidad femenina local, la Vita Christi de Isabel de Villena; su 
función complementaria dentro del panteón dominico junto al omnipresente 
San Vicente Ferrer; y su proyección en la esfera pública a través de la literatura 
de certamen, donde se forjó su imagen cívica.

Una de las pruebas más elocuentes de la extraordinaria sintonía entre 
el modelo cataliniano, especialmente en la versión afectiva de Peres, y la 
sensibilidad valenciana se encuentra en sus profundos paralelismos con la 
Vita Christi de Sor Isabel de Villena. Aunque, como ya se ha señalado, es 
improbable una influencia literaria directa de la traducción de Peres sobre 
la obra de la abadesa clarisa (cuya redacción es probablemente anterior), 
un análisis comparado revela que ambas obras operan dentro de un mismo 
paradigma de piedad afectiva, profundamente arraigado en las corrientes de 
la devotio moderna44 y en la larga tradición contemplativa franciscana que 
ponía en el centro la humanidad de Cristo (Peirats y Gregori, 2023). Ambas 
autoras, Catalina a través de sus experiencias místicas y Villena a través de 
su exégesis narrativa, proponen a sus lectoras un método de transformación 
espiritual basado en la inmersión empática en los misterios de la vida y, sobre 
todo, de la Pasión de Cristo.

Su objetivo es invitar a la lectora a “entrar” en la escena, a visualizarla con 
los ojos de la imaginación y a sentir las emociones de quienes participaron en 
ella. Esta técnica, que bebe directamente de fuentes inmensamente populares 
como las Meditationes Vitae Christi del Pseudo-Buenaventura, busca provocar 
la compassio, el “padecer-con” Cristo y, a través de ello, la conformatio, la con-
figuración del alma de la creyente con su modelo divino.

44	 García Villoslada, «Rasgos característicos».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

260 Anna Peirats

Es precisamente aquí donde reside la convergencia con la espiritualidad 
cataliniana. La mística de Catalina, tal como la presenta Miquel Peres, es 
eminentemente corporal y afectiva. Su unión con Cristo no es una abstracción 
intelectual, sino una experiencia que se manifiesta en el cuerpo y los sentidos: 
bebe la sangre del costado, intercambia su corazón con el de Cristo, siente el 
dolor de una corona de espinas. Estas experiencias místicas, al ser narradas 
con el pathos retórico de Peres, funcionan de manera análoga a las escenas de 
Villena: son exempla dramáticos que invitan a la lectora a una participación 
afectiva.

La Vita Christi, con raíces en el franciscanismo, y, por otra parte, la Vida de 
sancta Catherina, pueden ser leídas como dos manifestaciones complementarias 
del impulso espiritual que dominaba la Valencia del siglo XV. La preexistencia 
y el enorme prestigio de un texto como el de Villena demuestran que la co-
munidad femenina valenciana ya poseía las “herramientas hermenéuticas” y 
la sensibilidad necesaria para decodificar y asimilar el lenguaje de la piedad 
afectiva que la vida de Catalina, en su versión valenciana, les ofrecía. Catalina 
no llegó a un vacío espiritual, sino a un ecosistema ya abonado por décadas de 
piedad franciscana y devocional moderna.

La estrategia de la Orden de Predicadores para consolidar su influencia 
en Valencia se basó en la promoción de un modelo de santidad dual, perfecta-
mente equilibrado. Si San Vicente Ferrer representaba el polo masculino, local, 
apostólico y carismático, Santa Catalina de Siena encarnaba el polo femenino, 
universal, místico y contemplativo. El hecho de que Miquel Peres, figura clave 
del humanismo valenciano, tradujera no solo la vida de Catalina, sino también 
una vida de San Vicente Ferrer no puede considerarse una coincidencia, sino 
un indicio de un proyecto cultural consciente.45

Vicente Ferrer, cuya memoria y culto impregnaban cada rincón de la ciu-
dad, era el santo de la palabra pública, del milagro masivo, de la predicación 
apocalíptica que movía a las multitudes a la penitencia.46 Era el santo de la ac-
ción exterior, el reformador que recorría Europa. Catalina, en cambio, tal como 
la presenta Peres, es primordialmente la santa de la interioridad, del diálogo 
secreto con Dios, de la caridad ejercida en el servicio humilde a los enfermos. 
Su poder no reside en la predicación pública, sino en la oración intercesora y 
en el consejo espiritual.

Al presentar estas dos figuras de forma casi simultánea al público lector 
valenciano, los promotores de su culto, con Peres como brazo ejecutor, ofrecían 
un díptico de la perfección dominica. Mostraban que el camino a la santidad 
dentro de su orden estaba abierto tanto a hombres como a mujeres, y que podía 

45	 Arronis, La vida de sancta Caterina de Sena.
46	 M. Luz Mandingorra, «Quia in omnem terram exivit sonus eorum. Algunas consideraciones sobre la 

música en los sermones de san Vicente Ferrer», Specula Revista de Humanidades y Espiritualidad 13, 
n.º 1 (2025): 48, doi:10.46583/specula_2025.13.1195.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

261De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

realizarse tanto en la acción apostólica en el mundo como en la contemplación 
y el sufrimiento redentor en la celda o junto al lecho de los enfermos. Esta 
complementariedad era estratégicamente brillante: legitimaba diferentes vo-
caciones y sensibilidades espirituales bajo el paraguas de la misma orden. Para 
la sociedad valenciana, la devoción a San Vicente Ferrer pudo haber servido 
de puerta de entrada para acoger a Catalina, como su contraparte femenina y 
universal, refrendando así el prestigio y la centralidad de la Orden de Predica-
dores en la vida religiosa de la ciudad.

La prueba definitiva de que la influencia de Catalina trascendió los muros 
del convento para integrarse en el imaginario cívico de Valencia se encuentra 
en su aparición en la literatura de certamen. Estos concursos poéticos, como 
el célebre certamen mariano celebrado en Valencia en 1474, eran eventos pú-
blicos de gran resonancia, donde las élites culturales y religiosas de la ciudad 
competían y, a la vez, daban forma a la devoción colectiva.47 En una de las 
composiciones de este certamen, se encuentra un verso de una concisión y 
una potencia extraordinarias que resume la percepción que el público letrado 
valenciano tenía de la santa sienesa, apenas trece años después de su canoni-
zación. El poeta la invoca con estas palabras: “Santa Catherina de Sena, que ab 
sa ploma e sanch féu Roma tremolar”.48 Este verso es de una riqueza analítica 
inmensa. En primer lugar, demuestra que, a pesar de la deshistorización ope-
rada por Peres en su traducción hagiográfica, la dimensión pública y política de 
la santa era perfectamente conocida por el público culto. En segundo lugar, y 
más importante, revela qué era lo que fascinaba a los valencianos de su figura: 
su poder, su capacidad de influencia en el centro mismo de la cristiandad. La 
poeta condensa la doble naturaleza de este poder en dos símbolos: la “ploma” 
y la “sanch”. La “ploma” representa su autoridad intelectual y doctrinal, su 
magisterio epistolar, su poder de persuasión a través de la palabra escrita, una 
cualidad especialmente valorada en la Valencia humanista. La “sanch” es un 
símbolo polisémico que evoca su unión mística con la Pasión de Cristo, la ra-
dicalidad de su entrega ascética y el testimonio de su sufrimiento como fuente 
de su autoridad profética.

La conjunción de ambos elementos (“ploma e sanch”) y su efecto (“féu 
Roma tremolar”) es crucial. Este verso demuestra que la influencia de Catalina 
en Valencia no se basaba en un sentimentalismo piadoso, sino en el reconoci-
miento de su estatus como una figura de poder a escala europea. Los valencianos 
no la admiraban a pesar de su conexión con Roma, sino precisamente por ella. 
Su capacidad para “hacer temblar” a la curia, para influir en los papas y para 
intervenir en los grandes asuntos de la Iglesia era la prueba irrefutable de su 

47	 A. Ferrando, Els certàmens poètics valencians (Alfons el Magnànim, 1983).
48	 “Santa Catalina de Siena, que con su pluma y sangre hizo temblar a Roma” [traducción propia] 

(Wittlin, «La vida de santa Caterina de Sena», 87).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

262 Anna Peirats

santidad y la fuente de su prestigio. Lejos de ser vista como una figura extran-
jera, era percibida como una intercesora poderosa cuyo campo de acción era 
la Iglesia universal, y cuya veneración conectaba a Valencia, de forma directa, 
con el corazón del poder espiritual en Roma.

5. Conclusiones
La recepción de Santa Catalina de Siena en la Valencia del siglo XV se 

revela no como un episodio marginal de la historia devocional, sino como un 
proceso paradigmático que ilumina la compleja interacción entre los modelos 
de piedad universales emanados de Roma y las vibrantes culturas religiosas 
locales. La figura de la santa sienesa se demostró susceptible de ser leída, in-
terpretada y reescrita para satisfacer las necesidades espirituales y resonar con 
la sensibilidad de un nuevo público.

La implantación del culto a Santa Catalina en Valencia no fue un acto 
único, sino un proceso dinámico que se desarrolló en dos fases distintas pero 
complementarias, lideradas por dos mediadores textuales con proyectos bien 
diferenciados.

El caso valenciano diluye cualquier modelo simplista de difusión cultural 
basado en la dicotomía centro-periferia. Valencia no actuó como una periferia 
pasiva que recibía sin más un producto cultural romano. Al contrario, se comportó 
como un receptor activo, crítico y creativo. La existencia de dos traducciones 
tan distintas en un lapso de apenas doce años demuestra un intenso debate 
y una reflexión profunda sobre cómo adaptar y presentar este nuevo modelo 
de santidad. La ciudad no solo importó a Catalina, sino que la “procesó”, la 
filtró a través de su propia cultura literaria, sus tradiciones devocionales y las 
necesidades de sus instituciones religiosas, produciendo versiones locales que 
eran a la vez fieles al espíritu del modelo original y profundamente valencianas.

Este proceso de adaptación fue la clave de su éxito. Santa Catalina triunfó 
en Valencia no a pesar de ser una santa romana, sino porque los mediadores 
culturales como Peres y Vesach supieron encontrar los “puentes simbólicos”, 
principalmente, la devoción a la Sangre de Cristo y la piedad afectiva, que 
conectaban su mensaje con el imaginario colectivo local.

Finalmente, y de manera paradójica, esta profunda adaptación local no 
tuvo como resultado una provincialización del culto, sino un fortalecimiento 
de los lazos de Valencia con la Iglesia de Roma.  Venerar a Catalina era una 
forma de participar en la universalidad de la Iglesia, de mostrar sintonía con 
los modelos de piedad promovidos por la Sede Apostólica y de afirmar la propia 
identidad como parte integral de la cristiandad latina en la era post-cisma.

La exitosa implantación de su culto, por tanto, puede ser leída como una 
manifestación del deseo de la sociedad valenciana de afirmar su fidelidad a Roma. 
La influencia de Catalina en Valencia fue, en última instancia, la influencia de 
un modelo de santidad que encarnaba la restauración de la autoridad papal. A 
través de las sofisticadas mediaciones textuales y visuales que hemos descrito, 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

263De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

Valencia no solo acogió a una santa italiana, sino que importó y adaptó una 
parte de la nueva Roma que emergía tras el cisma, reafirmando su lugar en el 
corazón de la Iglesia universal.

Bibliografía
Acosta-García, Pablo. «On Manuscripts, Prints and Blessed Transformations: 

Caterina da Siena’s Legenda maior as a Model of Sainthood in Premodern 
Castile». Religions 11, n.º 1 (2020): 33. https://doi.org/10.3390/rel11010033.

Acosta-García, Pablo. «Santas y marcadas: itinerarios de lectura modélicos en 
las obras de las místicas bajomedievales impresas por Cisneros». Hispania 
Sacra 72, n.º 145 (2020): 137-150.

Arronis, Carme. La vida de sancta Caterina de Sena de Miquel Peres. Universitat 
d’Alacant, 2007.

Arronis, Carme. «La secularització dels miracles marians en la vida de la Verge 
Maria de Miquel Peres». Caplletra 62 (Primavera, 2017): 187-217. https://
doi.org/10.7203/caplletra.62.9576.

Arronis, Carme, y Marinela Garcia Sempere. «Referents italians en la cultura 
catalana: traduccions i altres versions literàries de la Llegenda de Santa 
Caterina de Siena». En Cataluña en Europa, Europa en Cataluña. Tránsitos, 
pasajes, traducciones. Asociación Italiana de Estudios Catalanes. http://
www.filmod.unina.it/aisc/attive/Arronis-GarciaSempere.pdf.

Bartolomei Romagnoli, Alessandra «La disputa sulle stimmate». En ‘Virgo Di-
gna Coelo’. Caterina e la sua Eredità, editado por Alessandra Bartolomei 
Romagnoli, Luciano Cinelli y Pierantonio Piatti, 407–446. Vatican City: 
Libreria Editrice Vaticana, 2013.

Bianchi, L., y D. Giunta. Iconografía de Santa Catalina de Siena. L’immagine, 1998.
Boesch-Gajano, S., y O. Redon. «La Legenda Maior di Raimondo da Capua, 

costruzione di una santa». En Atti del Simposio Internazionale caterinia-
no-bernardiniano, editado por D. Maffei y P. Nardi, 15-35. Siena, 1982.

Brosel Gavilá, J. J. «La Puríssima Sang de nostre Senyor Jesucrist: Apuntes his-
tóricos sobre la devoción en la diócesis de Valencia». Anales Valentinos 51 
(2000): 163-189.

Brosel Gavilá, J. J. «La sangre de Cristo en la historia de la espiritualidad, la 
piedad popular y la teología valenciana». En Actas del XVII Simposio de 
Teología Histórica, 169-215, 2018.

Bynum, C. W. Fragmentation and Redemption: Essays on Gender and the Human 
Body in Medieval Religion. Zone Books, 1992.

Caffarini, Tommaso. Libellus de Supplemento Legende Prolixe Virginis Beate 
Catherine de Senis. Editado por Iuliana Cavallini y Imelda Foralosso. Roma: 
Edizione Cateriniane, 1974.

https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.3390%2Frel11010033
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.7203%2Fcaplletra.62.9576
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.7203%2Fcaplletra.62.9576
https://www.google.com/url?sa=E&q=http%3A%2F%2Fwww.filmod.unina.it%2Faisc%2Fattive%2FArronis-GarciaSempere.pdf
https://www.google.com/url?sa=E&q=http%3A%2F%2Fwww.filmod.unina.it%2Faisc%2Fattive%2FArronis-GarciaSempere.pdf


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

264 Anna Peirats

Ferrando, Antoni. Els certàmens poètics valencians. Alfons el Magnànim, 1983.
Florentini [Chronicon]. Lugduni: apud Aegidium & Iacobum Huguetan fra-

tres. https://www.cervantesvirtual.com/obra/tertia-pars-historiarum-do-
mini-antonii-archipraesulis-florentini.

Ganz, D. «The Dilemma of a Saint’s Portrait: Catherine’s Stigmata between In-
visible Body and Visible Pictorial Sign». En Catherine of Siena: The Creation 
of a Cult, editado por Jeffrey F. Hamburger y Gabriela Signori, 239–262. 
Turnhout: Brepols, 2013.

García Villoslada, R. «Rasgos característicos de la devotio moderna». Manre-
sa 28 (1956): 315–358.

Giunta, D. «The Iconography of Catherine of Siena’s Stigmata». En A Compan-
ion to Catherine of Siena, editado por Carolyn Muessig, George Ferzoco y 
Beverly Mayne Kienzle, 259–294. Leiden and Boston: Brill, 2012.

Hamburger, J. F., y G. Signori. «The Making of a Saint: Catherine of Siena, 
Tommaso Caffarini, and the Others». En Catherine of Siena: The Creation 
of a Cult, 1–24. Turnhout: Brepols, 2013.

Huerga, A. «Santa Catalina de Siena en la historia de la espiritualidad hispa-
na». Teología Espiritual 12 (1968): 165-228.

Mandingorra, M. Luz. «Quia in omnem terram exivit sonus eorum. Algunas con-
sideraciones sobre la música en los sermones de san Vicente Ferrer». Specula 
Revista de Humanidades y Espiritualidad 13, n.º 1 (2025): 45-77. https://
doi.org/10.46583/specula_2025.13.1195

Martos, J. L. «Una trilogía de incunables inmaculistas valencianos». Ultreia.   
https://ultreia.ucv.es/index.php/ultreia/catalog/book/32

Nadal, M. «Las versiones catalanas de la Vida de santa Caterina de Siena. Notas 
sobre el texto y el paratexto». Cuadernos de Italiano 12 (2007): 91-103.

Peirats, A. «La Vita Christi d’Isabel de Villena, misericòrdia restaurativa i pro-
fitosa doctrina al servei de la meditació». Scripta. Revista internacional de 
literatura i cultura medieval i moderna 14 (2019): 205–228. doi:10.7203/
SCRIPTA.14.16366

Peirats, A. «Christus medicus: Teologia i metàfora de la curació espiritual». Zeits-
chrift für Katalanistik: Revista d’Estudis Catalans 35 (2022): 203-237.

Peirats, A., y R. Gregori. «Meditation and Contemplation: Word and Image at the 
Service of Medieval Spirituality». Religions 14, n.º 2 (2023): 188. https://
doi.org/10.3390/rel14020188

Peres, Miquel (1389-1459). La vida de Sancta Catherina de Sena. Valencia: feta 
effigiar la p[re]sent obra p[er] ... Cristofol Cofman alamany, a xi del mes 
de maig de Mil.cccc.lxxxxviiij [11 maig 1499]. B. Històrica Universitat de 
València. BH CF/3(02). Disponible en línea: https://weblioteca.uv.es/cgi/
view.pl?source=uv_in_i17245400

Raimundo de Capua. Vita sanctae Catharinae de Senis. En Theologiae mysticae, 

https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fwww.cervantesvirtual.com%2Fobra%2Ftertia-pars-historiarum-domini-antonii-archipraesulis-florentini
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fwww.cervantesvirtual.com%2Fobra%2Ftertia-pars-historiarum-domini-antonii-archipraesulis-florentini
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.46583%2Fspecula_2025.13.1195
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.46583%2Fspecula_2025.13.1195
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fultreia.ucv.es%2Findex.php%2Fultreia%2Fcatalog%2Fbook%2F32
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.3390%2Frel14020188
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fdoi.org%2F10.3390%2Frel14020188
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fweblioteca.uv.es%2Fcgi%2Fview.pl%3Fsource%3Duv_in_i17245400
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fweblioteca.uv.es%2Fcgi%2Fview.pl%3Fsource%3Duv_in_i17245400


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.9 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 241-265

265De Roma a Valencia: La reconfiguración textual y devocional 
de Santa Catalina de Siena como modelo de Santidad 
en el Reino de Valencia (Siglo XV)

mirabilium scilicet & inscrutabilium operum Dei lucida demonstratio: in 
libros II distributa. [Editorial no especificada], 1553. Traducción disponible 
en: https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/vida-de-santa-catalina-
-de-siena--0/html/ff8cf004-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html

Rubió y Balaguer, J. Història de la literatura catalana. Publicacions de l’Abadia 
de Montserrat, 1984.

San Antonino da Firenze. Tertia pars Historiarum Domini Antonii Archiprae-
sulis, 1543.

Vauchez, A. Historia de los santos y de la santidad. Una chiesa in pezzi (1275-
1545). Vol. 7. Milán, 1991.

Vesach, Tomas. La vida de la seràphica sancta Catherina de Sena, ara novament 
per un devot affectat religiós d’ella complidament arromançada e de moltes 
istòries istoriada. València, 1511. Exemplar de la Biblioteca Històrica de 
València, sig. R-1./236 y R.1/177.

Villena, Isabel de. Vita Christi. Editado por V. Escartí. Institució Alfons el Ma-
gnànim, 2011.

Walz, A. «Santa Caterina da Siena, “profetessa del preziosissimo Sangue”». Il 
Sangue prezioso della nostra Redenzione 55 (1969).

Wittlin, Curt. «La vida de santa Caterina de Sena de Miquel Peres: Ampliación 
literaria de extraídos escogidos en el Chronicon de Antonino de Floren-
cia». En Actas del Octavo Coloquio de Estudios Catalanes en Norteamérica, 
305-332. Barcelona, 1998.

Zarri, G. «Catherine of Siena and the Italian Public». En Catherine of Siena: 
The Creation of a Cult, editado por J. F. Hamburger y G. Signori, 69–82. 
Turnhout: Brepols, 2013.

https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fwww.cervantesvirtual.com%2Fobra-visor%2Fvida-de-santa-catalina-de-siena--0%2Fhtml%2Fff8cf004-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://www.google.com/url?sa=E&q=https%3A%2F%2Fwww.cervantesvirtual.com%2Fobra-visor%2Fvida-de-santa-catalina-de-siena--0%2Fhtml%2Fff8cf004-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html




ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10

267ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

Recibido: 3 de noviembre de 2025 
Aceptado: 15 de noviembre de 2025

Anni giubilari 1750 e 1775: musica e fasti 
a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

Jubilee Years 1750 and 1775: music and pageantry 
at San Giacomo degli Spagnoli in Rome

Años jubilares 1750 y 1775: música y fastuosidad 
en Santiago de los Españoles de Roma

Giuseppe Bozzo
Conservatorio di Musica “Giulio Briccialdi”

Terni, Italia
Conservatorio di Musica “Ottorino Respighi”

Latina, Italia
giuseppe.bozzo@briccialditerni.it

https://orcid.org/0009-0001-9156-667X 

Gloria Nicole Marchetti
Conservatorio di Musica “Santa Cecilia” 

Roma, Italia
glorianicole.marchetti@conservatoriosantacecilia.it

https://orcid.org/0009-0005-8690-3976

RIASSUNTO: Il presente studio propo-
ne una rassegna delle attività in cui fu 
coinvolta la Cappella musicale di San 
Giacomo degli Spagnoli a Roma negli 
Anni giubilari 1750 e 1775. L’obiettivo 
è quello di gettare una luce nuova sulla 
vita musicale romana nel secondo Sette-
cento, periodo fino a non molto tempo 
fa poco valorizzato dalla storiografia 
di riferimento. Nella prima parte viene 
delineata una panoramica dell’attività 
musicale a San Giacomo degli Spagnoli 
e nelle altre istituzioni religiose della 
città negli anni 1750 e 1775, così come 
raccontata nelle cronache del Diario 
Ordinario (Chracas). Nella seconda parte 

ABSTRACT: This study offers an over-
view of the activities in which the 
Musical Chapel of San Giacomo degli 
Spagnoli in Rome was involved during 
the Jubilee Years 1750 and 1775. Its aim 
is to shed new light on Roman musical 
life in the second half of the eighteenth 
century, a period that until recently 
received little attention in the relevant 
historiography. The first part outlines 
the musical activity at San Giacomo 
degli Spagnoli and in other religious 
institutions of the city in 1750 and 1775, 
as reported in the chronicles of the 
Diario Ordinario (Chracas). The second 
part examines the accounting docu-

mailto:giuseppe.bozzo@briccialditerni.it
https://orcid.org/0009-0001-9156-667X
mailto:glorianicole.marchetti@conservatoriosantacecilia.it


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

268 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

viene fatto lo spoglio dei documenti 
della contabilità di San Giacomo degli 
Spagnoli relativi alle occasioni musicali 
degli anni presi in esame, conservati 
presso l’«Archivo de la Obra Pía» a Santa 
Maria in Monserrato, attuale sede della 
Chiesa Nazionale Spagnola a Roma. Da 
questo approfondimento ci viene resti-
tuita l’immagine di una vita musicale 
romana estremamente ricca e dinami-
ca, di cui la Cappella musicale di San 
Giacomo degli Spagnoli è protagonista.

PAROLE CHIAVE: Giubileo, Chiesa 
Nazionale Spagnola, Cappella musicale, 
Chracas, Archivo de la Obra Pía.

ments of San Giacomo degli Spagnoli 
relating to the musical occasions of the 
years under consideration, preserved in 
the “Archivo de la Obra Pía” at Santa 
Maria in Monserrato, the current seat of 
the Spanish National Church in Rome. 
This in-depth analysis offers a picture 
of an extremely rich and dynamic Ro-
man musical life, in which the Musical 
Chapel of San Giacomo degli Spagnoli 
plays a leading role.

KEYWORDS: Jubilee, Spanish National 
Church, Musical Chapel, Chracas, Ar-
chivo de la Obra Pía. 

RESUMEN: El presente estudio ofrece una visión general de las actividades 
en las que estuvo implicada la Capilla Musical de Santiago de los Españoles de 
Roma durante los Años Jubilares de 1750 y 1775. El objetivo es arrojar nueva 
luz sobre la vida musical romana en la segunda mitad del siglo XVIII, un período 
que, hasta fechas recientes, había sido poco valorado por la historiografía. La 
primera parte traza un panorama de la actividad musical en Santiago de los 
Españoles y en otras instituciones religiosas en los años 1750 y 1775, como se 
relata en las crónicas del Diario Ordinario (Chracas). En la segunda parte se 
examinan los documentos contables de Santiago de los Españoles relativos a 
las ocasiones musicales de los años estudiados, conservados en el «Archivo de 
la Obra Pía» de Santa María de Monserrat, sede actual de la Iglesia Nacional 
Española en Roma. De este análisis se desprende la imagen de una vida musi-
cal rica y dinámica, de la cual la Capilla Musical de Santiago de los Españoles 
resulta protagonista.

PALABRAS CLAVE: Jubileo, Iglesia Nacional Española, Capilla Musical, Chra-
cas, Archivo de la Obra Pía.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

269Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

1. Introduzione1

Con questo contributo si intende proporre una rassegna delle attività 
musicali presenti a San Giacomo degli Spagnoli negli Anni Santi della se-
conda metà del Settecento (1750 e 1775). Questa delimitazione cronologica 
deriva dalla constatazione che il secondo Settecento è meno noto e studiato 
rispetto alla prima metà del secolo, ma anche, e soprattutto, rispetto ai secoli 
precedenti. Ad oggi l’attenzione degli studiosi, per quanto riguarda la produ-
zione musicale romana si è quasi esclusivamente rivolta ai secoli XVI e XVII, 
essendo il secolo successivo considerato un periodo di declino per l’attività 
culturale della città rispetto al contesto italiano ed europeo coevo.2 Anche 
la storiografia sugli anni giubilari non fa eccezione, in particolar modo per 
quanto riguarda l’attività della Cappella musicale di San Giacomo degli Spa-
gnoli, sede all’epoca della Chiesa Nazionale di Spagna a Roma, attualmente 
ancora inedita e che è diventata solo recentemente oggetto di riscoperta. 
Tale Cappella è teatro di un importante rinnovamento nell’anno 1773, come 
attestato dalle fonti documentarie che verranno successivamente esaminate; 
per questo motivo viene posta la lente d’ingrandimento sull’Anno Santo 1775, 
immediatamente successivo a tale cambiamento. Come metro di paragone 
viene invece esaminato il Giubileo precedente, ovvero quello del 1750. Dalle 
cronache del Diario Ordinario e dallo spoglio dei documenti della contabili-
tà di San Giacomo degli Spagnoli relativi alle occasioni musicali degli anni 
presi in esame, ci viene restituita l’immagine di una vita musicale romana 
estremamente ricca e dinamica, di cui la Cappella musicale di San Giacomo 
degli Spagnoli è protagonista.

2. La musica negli Anni Santi 1750 e 1775 
nelle cronache del Diario Ordinario di Roma3

Nella prima parte dell’articolo verrà presa in esame l’attività musicale di 
San Giacomo degli Spagnoli, messa a confronto con le altre istituzioni religiose 
della città negli anni 1750 e 1775, per offrire una panoramica sulla musica ese-
guita a Roma nei due Anni Santi; per fare ciò verrà usato come fonte il Diario 
Ordinario, ovvero il giornale ufficiale romano di quegli anni, dove si trovano 
spessissimo menzionate funzioni con «scelta musica»; questo ci permette di 

1	 A cura di Giuseppe Bozzo.
2	 L’ampia bibliografia sulle cappelle romane è perlopiù in riferimento al Cinquecento e al Seicento, 

con alcuni titoli riferiti al primo Settecento; mentre per la situazione delle cappelle romane tra il 
1746 e il 1769 si segnala il testo fondamentale di Giancarlo Rostirolla: Giancarlo Rostirolla, «Ma-
estri di cappella, organisti, cantanti e strumentisti attivi in Roma nella metà del Settecento. Da un 
manoscritto dell’Accademia nazionale di S. Cecilia», Note d’archivio 2 (1984): 195-269. Per quanto 
riguarda invece la Cappella musicale di San Giacomo degli Spagnoli nel XVIII secolo si prenda come 
riferimento il testo Monserrat Moli Frigola: Montserrat Moli Frigola, «Compositores e intérpretes 
españoles en Italia en el siglo XVIII», Cuadernos de Sección. Música 7 (1994): 9-125.

3	 A cura di Giuseppe Bozzo.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

270 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

conoscere le occasioni in cui veniva eseguita la musica in chiesa fornendoci, a 
volte, anche il nome dei compositori e le composizioni eseguite.4

Come afferma Bianca Maria Antolini, 

anche nella seconda metà del Settecento, come nei secoli precedenti, la musica che 
orna funzioni e feste religiose ebbe un posto centrale nella vita della città, e con-
tribuì ad arricchire l’immagine di Roma centro della cristianità. Alcune basiliche e 
chiese romane continuarono a stipendiare un maestro e/o un organista, più un certo 
numero di cantori: troviamo quindi cappelle stabili a San Pietro, San Giovanni in 
Laterano, Santa Maria Maggiore, San Lorenzo in Damaso, Santa Maria in Traste-
vere, San Giacomo degli Spagnoli, Chiesa Nuova, Sant’Agnese in Agone, Madonna 
dei Monti, oltre naturalmente alla Cappella Pontificia. Inoltre, sono innumerevoli 
le funzioni religiose con musica nelle altre chiese e istituzioni religiose romane.5

Si vuole fornire ora una breve panoramica sugli Anni Santi 1750 e 1775 
per passare poi ad elencare le attività musicali romane svolte in tali anni grazie 
all’ausilio del Diario Ordinario. 

Il Giubileo del 1750 venne indetto il 5 maggio 1749 con la Bolla papale 
Peregrinantes a Domino. Durante questo anno giubilare vi fu una grande affluen-
za di pellegrini in città, tale che le istituzioni caritative e ospedaliere romane 
furono costrette ad affittare alcuni palazzi principeschi. Per la prima volta, la 
cupola di San Pietro e il Colonnato del Bernini furono illuminati da migliaia 
di fiaccole ed il Pontefice Benedetto XIV istituì, in questo anno, la processione 
del Venerdì santo, la Via Crucis al Colosseo, consacrando l’anfiteatro a luogo 
emblematico del martirio dei primi cristiani. Mentre il Giubileo del 1775 venne 
indetto il 30 aprile 1774, con la Bolla Salutis Nostrae Auctor, da Papa Clemente 
XIV, che però morì per cause naturali il 22 settembre dello stesso anno. Pio VI 
fu eletto Papa il 15 febbraio 1775 e pochi giorni dopo, il 26 febbraio, inaugurò 
solennemente l’Anno Santo che non aveva potuto aprirsi come di consueto alla 

4	 Il Diario d’Ungheria comparve il 5 agosto 1716 sotto la direzione di Luca Antonio Chracas, 
con l’intento di riportare notizie della guerra che si combatteva tra l’imperatore Carlo VI e il 
sultano Achmet III. Cessata la guerra nel luglio del 1718 con la pace di Passarowitz, il gior-
nale seguitò ad uscire con il nome di Diario Ordinario. Divenuto il periodico più importante 
di Roma, dal 1775 il Diario fu diviso in due serie distinte: il Diario Estero di ventiquattro 
pagine, che usciva il venerdì e comprendeva le notizie dall’Italia e dall’estero; e il Diario 
Ordinario, di dodici o più pagine, che riportava le notizie da Roma ed usciva il sabato. Dopo 
aver subito le alterne vicende politiche e militari come la parentesi della Repubblica Roma-
na o l’occupazione napoleonica, con sospensioni e mutamenti di nome, nel 1814 il giornale 
riprese ad essere stampato come Diario di Roma fino al 1848, quando divenne Gazzetta di 
Roma. Cessò definitivamente di essere pubblicato nel 1894, anno dell’ultima iniziativa edi-
toriale ad opera di Costantino Maes. La versione digitale del Diario Ordinario è costituita 
da 145.566 immagini scansionate da microfiches. https://casanatense.contentdm.oclc.org/
digital/collection/chracas (ultima cons. 19 novembre 2025).

5	 Bianca Maria Antolini, «La vita musicale a Roma nella seconda metà del Settecento. Nuove acqui-
sizioni e prospettive di ricerca», Musikstadt Rom: Geschichte, Forschung, Perspektiven (2011): 328. 

https://casanatense.contentdm.oclc.org/digital/collection/chracas
https://casanatense.contentdm.oclc.org/digital/collection/chracas


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

271Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

vigilia di Natale, essendo vacante la sede pontificia.6

Fornisco, di seguito, una panoramica sugli eventi musicali della città. In 
particolare verrà presa in esame la sola musica sacra eseguita nelle festività 
religiose descritte nel Diario Ordinario (Chracas). 

Nel Diario Ordinario, nel fascicolo del 14 febbraio 1750 si può leggere 
che, nel Collegio Germanico Ungarico venne eseguito un componimento sacro 
composto da Pietro Metastasio e posto in musica da Niccolò Jommelli, dal 
titolo Isacco figura del Redentore.7 Tale componimento venne eseguito anche il 
21 febbraio 1750 nell’Oratorio di San Filippo Neri in Chiesa Nuova, quella che 
fino al rifacimento del XVI secolo era la chiesa di Santa Maria in Vallicella. Qui 
intervennero «Carafa, Spinelli, Guadagni, Landi e Mosca, molta Prelatura, ed 
un gran concerto di nobiltà e civili persone».8 Questo documento è di grande 
importanza perché compare all’interno di esso sia il nome del compositore 
che quello del componimento eseguito. Nel fascicolo del 14 marzo del 1750 si 
fa riferimento all’esecuzione di «scelta musica» nella chiesa del SS. Giovanni 
Evangelista, durante la festività di Santa Caterina da Bologna; oltre alla messa 
cantata, vengono descritti grandiosi apparati per la festa all’esterno ed un con-
certo di «istromenti dato fuori dalla chiesa».9 Si fa riferimento a sontuosi apparati 
effimeri ed a «concerti di musica, e di stromenti da fiato alla sordina» anche 
nel fascicolo del 28 marzo 1750, in riferimento alla solennissima processione 
che si tiene ogni Anno Santo in tal giorno, organizzata dall’Arciconfraternita 
del SS.mo Crocifisso in San Marcello.10

La Chiesa di San Giacomo degli Spagnoli compare per la prima volta nelle 
cronache del 1750 del Diario Ordinario nel fascicolo del 4 aprile; viene qui 
espressa la volontà del Pontefice di arricchire ed ornare la maggior parte delle 
chiese della città in vista dell’Anno Santo, in particolare nella Chiesa di San 
Giacomo viene fatta un’esposizione «assai magnifica e copiosa di lumi».11 Di 
grandissima magnificenza fu la festività dei SS.mi Apostoli del 1750. Tale festa 
fu descritta nel fascicolo del 4 luglio 1750; vi fu «una magnificenza straordi-
naria, accresciutasi l’illuminazione» inoltre fu posta, attorno alla Confessione 
dei SS.mi Apostoli, una grandissima lampada d’argento «arricchita di molti 
cornucopi con grosse candele». Di grande importanza anche la musica eseguita 
per l’occasione, diretta da Niccolò Jommelli, Maestro di Cappella coadiutore 
della Basilica di S. Pietro. La musica del vespro registrò la presenza di più di 
duecento persone, divise tra cantanti e strumentisti con la straordinaria par-

6	 https://www.iubilaeum2025.va/it/giubileo-2025/giubilei-nella-storia.html (ultima cons. 19 novem-
bre 2025).

7	 Diario Ordinario, 14 febbraio 1750.
8	 Diario Ordinario, 21 febbraio 1750.
9	 Diario Ordinario, 14 marzo 1750.
10	 Diario Ordinario, 28 marzo 1750.
11	 Diario Ordinario, 4 aprile 1750.

https://www.iubilaeum2025.va/it/giubileo-2025/giubilei-nella-storia.html


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

272 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

tecipazione di ben undici organi.12

La festività di San Giacomo, che si celebra il 25 luglio, è sicuramente 
uno dei momenti più importanti dell’anno liturgico per la Chiesa Spagnola 
a Roma. Questa viene descritta nelle cronache del primo agosto 1750, come 
cerimonia solenne con «ogni sontuosità di apparato e musica».13 Anche per la 
festa dell’Assunta che si svolge a Piazza Navona, descritta nel fascicolo del 22 
agosto 1750, è plausibile pensare che sia intervenuta nell’organizzazione an-
che la chiesa di San Giacomo degli Spagnoli, vista la vicinanza tra la chiesa e 
la Piazza e la secolare abitudine, da parte degli spagnoli, di organizzare feste 
spettacolari all’interno di essa. Viene descritta come una festa straordinaria, 
vista la presenza dei molti pellegrini in città, con «un maestoso altare, e copiosa 
illuminazione, suoni, e tutte altre decorazioni, e continue litanie in musica, con 
pari magnificenza nella strada».14 Compositore di fondamentale importanza 
per la Chiesa di San Giacomo degli Spagnoli è Antonio Aurisicchio, Maestro 
coadiutore della Cappella musicale di San Giacomo dal 1751 (Maestro titolare 
Francesco Ciampi) e Maestro titolare per ben 25 anni, dal 1756 al 1781. Auri-
sicchio compare nel fascicolo del Diario Ordinario del 3 ottobre 1750, ovvero 
pochi mesi prima di prendere servizio presso la Cappella musicale di San Giaco-
mo; durante le celebrazioni per l’edificazione di una nuova chiesa da parte dei 
Trinitari Spagnoli, ovvero la Chiesa della Santissima Trinità degli Spagnoli, fu 
eseguito il vespro cantato con «musica del Sig. Aurisicchio, Maestro di cappella 
napoletano, a molte voci, e gran numero di istromenti».15 Sebbene manchino 
prove dirette, la coincidenza suggerisce un rapporto tra questa esecuzione 
presso una chiesa fatta costruire dai Trinitari Spagnoli e la successiva presen-
za di Aurisicchio presso la Chiesa di San Giacomo degli Spagnoli. Anche nel 
fascicolo del 12 dicembre 1750 è presente la Chiesa di San Giacomo. Qui viene 
descritta la festività dell’Immacolata concezione dell’8 dicembre. Questa festa 
viene descritta come solenne, con «magnificienza di apparato e musica», così 
come nelle altre chiese della città, segno di una vivace vita musicale all’interno 
della Chiesa Nazionale di Spagna.16 

Si passa ora ad una panoramica delle cronache contenute all’interno del 
Diario Ordinario relative all’Anno Santo 1775. Nel fascicolo del 21 gennaio 1775 
vengono descritti sommariamente i lavori di pulizia straordinaria e i numerosi 
restauri e decori che si dovranno svolgere nelle basiliche principali della città, 
in vista dell’accoglienza dei pellegrini che giungeranno a Roma durante l’Anno 
Santo.17Il fascicolo del 28 gennaio documenta invece l’impiego di «numerosa e 

12	 Diario Ordinario, 4 luglio 1750.
13	 Diario Ordinario, 1 agosto 1750.
14	 Diario Ordinario, 22 agosto 1750.
15	 Diario Ordinario, 3 ottobre 1750.
16	 Diario Ordinario, 12 dicembre 1750.
17	 Diario Ordinario, 21 gennaio 1775.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

273Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

scelta musica, diretta dal virtuoso Sign. Gio. Costanzj» per la festa di Sant’A-
gnese del 21 gennaio, tenutasi all’interno della Chiesa di S. Agnese Vergine e 
Martire in Piazza Navona.18 Nel fascicolo del 4 marzo 1775 viene documentata 
l’elezione al soglio pontificio di Pio VI, eletto Papa il 15 febbraio 1775, salutata 
in tutta Roma da «cantate a più voci» e «continuo suono di Tamburi e d’Istru-
menti da fiato», a sottolineare l’atmosfera festiva che nel mese di marzo invade 
e sonorizza l’intera città di Roma.19Altra festività che prevede l’uso massiccio 
di musica e il largo impiego di sontuosi apparati effimeri è la festività dei SS. 
Apostoli Pietro e Paolo, che si celebra il 29 giugno. Il fascicolo del primo luglio 
1775 descrive un solenne Vespro cantato all’interno della Basilica di San Pietro 
ed «accompagnato da più cori di scelta musica di 100 e più voci, diretta dal 
virtuoso Sig. Gio. Costanzi Romano, Maestro di Cappella della stessa Basilica».20

Il primo cenno a San Giacomo degli Spagnoli lo riscontriamo nel fascicolo 
del 18 marzo 1775; qui viene descritta la Santa Messa che Maria Carolina, Arci-
duchessa d’Austria e Regina di Napoli, fa celebrare a San Giacomo per la nascita 
del suo primogenito avvenuta l’anno precedente. La messa di ringraziamento 
fu posticipata a causa della Sede Vacante tra il papato di Clemente XIV e quello 
di Pio VI. La messa fu «accompagnata da scelta e numerosa musica, diretta 
dal virtuoso Sig. Aurisicchio Maestro di Cappella».21 Altra manifestazione di 
preghiera legata alla nascita di un infante e svolta presso San Giacomo degli 
spagnoli è documentata nel fascicolo del 22 aprile 1775; non si tratta, come 
nel caso precedente, di una nascita già avvenuta, ma di una nascita che dovrà 
avvenire, e proprio per questo, probabilmente non vi è presenza di musica, 
come nel caso descritto precedentemente. Nella «Regia Chiesa di S. Giacomo 
della Nazione Spagnola, nei giorni 16, 17 e 18 Aprile si è celebrato un solenne 
divoto Triduo, con l’esposizione del SSmo Sagramento, e devote sacre Preci, 
per ottenere da Dio un felice Parto alla Real Principessa d’Asturias, entrata 
nel nono mese di sua gravidanza».22La festa di San Giacomo è documentata 
del fascicolo del 29 luglio 1775; questa fu «solennizzata con nobile apparato e 
musica, nella Regia Chiesa al Santo dedicata della Nazione Spagnuola». Inol-
tre, tale festa, fu celebrata con grande magnificenza di apparati e musica nella 
Chiesa di San Giacomo degl’Incurabili.23 Le messe per le nascite reali suggeri-
scono lo stretto rapporto esistenze tra lo splendore della Cappella musicale e 
il ruolo della monarchia spagnola sul suolo romano. Infatti erano numerose le 
feste civili organizzate dalla Nazione Spagnola a Roma, come l’incoronazione 
dei sovrani, la nascita di un infante, le feste per le vittorie o le pacificazioni, le 

18	 Diario Ordinario, 28 gennaio 1775.
19	 Diario Ordinario, 4 marzo 1775.
20	 Diario Ordinario, 1 luglio 1775.
21	 Diario Ordinario, 18 marzo 1775.
22	 Diario Ordinario, 22 aprile 1775.
23	 Diario Ordinario, 29 luglio 1775.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

274 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

entrate solenni a Roma di ambasciatori o nobili spagnoli e i riti funebri in onore 
di nobili o membri della monarchia spagnola. La musica infatti contribuisce, 
insieme ai monumentali apparati effimeri, alla costruzione dell’immagine del-
la monarchia e della Nazione Spagnola a Roma, che si mostra, agli occhi del 
Papa, con magnifiche celebrazioni e monumentali feste, adornate da grandiosi 
apparati e scelta musica. Inoltre, come accade presso le altre comunità stra-
niere nella capitale, la Cappella musicale attiva in San Giacomo ebbe un ruolo 
significativo nelle celebrazioni legate all’espressione dell’identità nazionale, e 
di conseguenza concorre a rafforzare la rappresentazione pubblica del potere 
della corona spagnola a Roma.

Anche per l’Anno Santo 1775 la festività dell’Immacolata concezione ed il 
Natale furono celebrati con grandiosi apparati e musiche, concerti strumentali 
e suono di trombe e di tamburi, in tutte le Chiese di Roma, e non fa eccezione 
San Giacomo degli Spagnoli che celebra le due festività con «sontuosi apparati 
e scelta musica».24 

La breve trattazione sopra esposta, seppur prendendo in considerazione 
due soli anni ed una sola fonte (Diario Ordinario), ci restituisce l’immagine di 
una vita musicale romana estremamente ricca, dinamica e vivace. In particolare 
la Cappella musicale di San Giacomo degli Spagnoli sembra vivere proprio in 
questi anni il suo massimo splendore, grazie ad importanti Maestri di Cappella 
ed ai cantanti che gravitarono intorno a San Giacomo in quegli anni (anche e 
soprattutto dopo il 1773, anno cruciale di rinnovamento per la Cappella), come 
verrà dimostrato dalle fonti documentarie esposte ed analizzate nel paragrafo 
successivo.

3. L’attività musicale a San Giacomo degli Spagnoli 
negli Anni Santi 1750 e 177525

Il 19 febbraio 1749, in vista dell’imminente Giubileo del 1750, venne 
promulgata l’Enciclica Annus qui hunc, con la quale Benedetto XIV volle sta-
bilire dei limiti al «canto teatrale nelle Chiese».26  All’epoca, infatti, la musica 
sacra era ormai indistinguibile dalla musica profana se non per il testo: anche 
in Chiesa si potevano ascoltare arie alternate a duetti, terzetti e concertati a 
più voci con l’impiego di grandi compagini orchestrali e il pezzo solistico era 
strutturato come un’aria d’opera con abbondanza di fioriture e virtuosismi. In 
questo non faceva eccezione San Giacomo degli Spagnoli, la cui Cappella Mu-

24	 Diario Ordinario, 16 dicembre 1775 – Diario Ordinario, 30 dicembre 1775.
25	 A cura di Gloria Nicole Marchetti.
26	 Benedetto XIV, «Annus Qui Hunc», in Tutte le encicliche e i principali documenti pontifici emanati 

dal 1740. 250 anni di storia visti dalla Santa Sede, a cura di Ugo Bellocci. Vol. I: Benedetto XIV 
(1740-1758) (Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1993). I riferimenti a tale enciclica sono 
tratti dal testo online https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-
qui-hunc--i---19-febbraio-1749--nell--8217-im.html. (ultima cons. 2 novembre 2025).

https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---19-febbraio-1749--nell--8217-im.html
https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---19-febbraio-1749--nell--8217-im.html


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

275Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

sicale negli anni ’40 - sotto l’influsso del maestro di cappella Domingo Miguel 
Bernabé Terradellas e degli altri maestri di scuola napoletana che scrissero 
occasionalmente musica per la Cappella (tra gli altri, nomi del calibro di Niccolò 
Jommelli e Francesco Durante) - fu soggetta ad un ampliamento dell’organico 
orchestrale con l’introduzione degli strumenti a fiato quali i corni da caccia 
all’interno delle funzioni, nonché ad un rinnovamento dello stile stesso, sem-
pre più vicino a quello praticato da questi maestri in contemporanea nei teatri 
romani. Preoccupazione di Benedetto XIV pertanto era che:

Stando così le cose, ciascuno può facilmente immaginare quale opinione si faranno 
di noi i pellegrini appartenenti a regioni dove non si adoperano gli strumenti mu-
sicali, e che, venendo da noi e nelle nostre città, ne udranno nelle chiese il suono, 
come si fa nei teatri ed in altri luoghi profani.27

Da qui l’esigenza di prescrivere dei “correttivi” a quelle che erano considerate 
le derive di questo linguaggio ovvero la mancanza di sobrietà e la non intelligibi-
lità del testo, senza però proibire del tutto l’uso del canto figurato (inteso appunto 
come musica polifonica vocale e strumentale) purché questo non risultasse teatrale. 
L’Enciclica, infatti, preso atto dell’esistenza della pratica dei «teatrali concerti nelle 
Chiese (che è cosa per sé evidente e che non richiede parole per dimostrarla)», ne 
condannava l’abuso e chiedeva a ogni maestro di cappella delle Chiese romane che:

[…] se in esse vi è l’uso di suonare gli strumenti musicali, con l’organo, siano ammessi 
soltanto quegli strumenti che hanno il compito di rafforzare e sostenere la voce dei 
cantori, come sono la cetra, il tetracordo maggiore e minore, il fagotto, la viola, il 
violino. Escluderà invece i timpani, i corni da caccia, le trombe, gli oboe, i flauti, i 
flautini, le arpe, i mandolini e simili strumenti, che rendono la musica teatrale.28

Fu così che timpani, corni da caccia, trombe e oboi sparirono anche dalla 
Cappella Musicale di San Giacomo degli Spagnoli, come ampiamente attestato 
dalla documentazione dell’«Archivo de la Obra Pía» relativa all’Anno Santo 1750 
conservata presso la Biblioteca della Chiesa Nazionale Spagnola.29

Tra le principali feste “straordinarie” per cui San Giacomo degli Spagnoli 
era diventata famosa nel XVII secolo che sono rimaste nel secolo successivo e 
per le quali era previsto l’ingaggio di ulteriori musicisti (cantori e strumentisti) 
oltre ai 9 cantori, l’organista e il Maestro di Cappella stipendiati ogni mese, 
troviamo in ordine temporale: la festa patronale di Sant’Idelfonso il 23 genna-
io, la Pasqua di Resurrezione, la seconda festa patronale di San Giacomo il 25 
luglio ed infine la Festa della Santissima Concezione l’8 dicembre. 

27	 Cit. https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---
19-febbraio-1749--nell--8217-im.html (ultima cons. 2 novembre 2025).

28	 Cit. https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---
19-febbraio-1749--nell--8217-im.html (ultima cons. 2 novembre 2025).

29	 Santa Maria in Monserrato, via Giulia 151, 00186 Roma.

https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---19-febbraio-1749--nell--8217-im.html
https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---19-febbraio-1749--nell--8217-im.html
https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---19-febbraio-1749--nell--8217-im.html
https://www.vatican.va/content/benedictus-xiv/it/documents/enciclica--i-annus-qui-hunc--i---19-febbraio-1749--nell--8217-im.html


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

276 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

Relativamente all’anno 1750, nei documenti della contabilità di San Gia-
como degli Spagnoli,30 tra gli altri, troviamo la «Lista per la Mattina di Pasqua 
| nell’anno 1750» (Tabella 1) che attesta la presenza in tutto di 20 musicisti 
(un organico ridotto, come da consuetudine durante tutto il secolo, rispetto 
alle altre feste), di cui 10 cantori (2 soprani, 3 contralti, 3 tenori, 2 bassi), l’or-
ganista, 5 violinisti e 4 “bassi” (4 musicisti che realizzavano la parte di basso 
tra i quali quel giorno c’erano sicuramente almeno un fagotto, il violone e il 
contrabbasso). Insieme a questa lista troviamo altri due documenti relativi alle 
celebrazioni Pasquali, i quali non si trovano di solito nella contabilità degli altri 
anni e che quindi si presume correlati all’Anno Santo: la «Lista per le Lamenta-
zioni nella Settimana Santa | per l’anno 1750 | per le 3 sere» nella quale sono 
registrati 7 musicisti in totale tra cui 4 cantori (un soprano, un contralto, un 
tenore e un basso), il contrabbasso e 2 violoni e la «Lista delle Lamentazioni 
nella Settimana santa | per l’anno 1750 | l’ultima sera» con 4 cantori (soprano, 
contralto, tenore, basso), 8 violini, 2 viole, 2 fagotti, 2 contrabbassi e l’organista 
(l’avvenuto pagamento dei compensi ai musicisti ingaggiati è firmato il 13 aprile 
1750 a nome dell’organista Giuseppe de Sanctis). Per quanto riguarda le feste 
patronali di Sant’Idelfonso e San Giacomo abbiamo, per entrambe, l’impiego 
di 3 cori, 21 cantori in totale, 13 violinisti, 2 fagotti, 2 violoni, 3 contrabbassi e 
l’organista. Infine, a dicembre, nella «Lista per la musica nella festività | della 
Ss.ma Concettione per l’anno | 1750» (Tabella 2) è riportato il ruolo vocale di 
tutti i 19 cantori coinvolti in questa occasione (sempre divisi in 3 cori, di cui il 
primo con 8 cantori, il secondo di 5 e il terzo di 6), sono riportati inoltre i 13 
violinisti, i 2 fagotti, il comparto dei “bassi” costituito da 5 strumentisti elencati 
sotto il nome di “violone” ed infine 2 organisti (oltre a Giuseppe de Sanctis che 
in queste occasioni evidentemente non suonava). 

Alla luce di questa panoramica è utile, al fine di completare il nostro 
discorso sulla musica a San Giacomo degli Spagnoli negli anni giubilari, fare 
alcune considerazioni sullo stato della Cappella Musicale della Nazione Spagnola 
alla metà del Settecento, per comprendere meglio quali saranno gli elementi di 
unicità che caratterizzeranno invece le attività dell’anno 1775. 

Nel 1750 la cappella usciva da un periodo “turbolento” caratterizzato, sì, 
dagli splendori degli anni ’40 sotto la guida di Terradellas - in cui le funzioni 
potevano arrivare a prevedere fino a 4 cori, dove gli organisti erano 3 o addirittura 
4 e in cui erano sempre presenti i corni, le trombe e gli oboi oltre agli archi – ma 
anche dalle intemperanze dello stesso Terradellas che presto lo allontanarono 
dalla Chiesa Spagnola. In realtà, come rileva Moli Frigola i problemi di San 
Giacomo degli Spagnoli con Terradellas erano più dovuti alla pressione di Papa 
e Cardinali per avere «come maestri di cappella compositori più anziani e docili, 
come Biordi o Ciampi, […] perché li ritengono più facili da gestire».31 Ed è così 

30	 Roma, Iglesia Nacional Española, Archivo de la Obra Pía (AOP) 296, ff. n.n.
31	 Moli Frigola, «Compositores e intérpretes españoles en Italia en el siglo XVIII», 19.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

277Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

che a Terradellas subentrò l’anziano Francesco Ciampi, nominalmente alla guida 
della cappella musicale, come si evince anche dalla contabilità del 1750, ma le 
cui funzioni erano svolte principalmente dall’organista Giuseppe de Sanctis. 
A testimonianza di quest’ultimo aspetto è la ricevuta di avvenuto pagamento 
firmata dal de Sanctis “por la musica de Pasqua de Resurrezion del corriente 
año”,32 inoltre tutti i documenti riportati precedentemente sono sempre a firma 
di de Sanctis mentre di solito l’atto di registrazione dell’avvenuto pagamento 
dei musicisti coinvolti nelle celebrazioni è svolto a San Giacomo quasi sempre 
dal Maestro di Cappella.33 Negli anni ’60, il successivo Maestro di Cappella 
Antonio Aurisicchio, che restò in carica 25 anni (dal 1756 al 1781), continuò a 
mantenere alto il livello dei cantori coinvolti nelle celebrazioni “straordinarie” 
chiamando di volta in volta i migliori interpreti che all’epoca lavoravano sia nei 

32	 AOP 296, fol. n.n.
33	 Per onor di cronaca nel fondo «Partituras Antiguas» dell’«Archivo musical» di Santa Maria in 

Monserrato (AM Part. Ant.) – fondo che conserva la produzione liturgica della cappella musicale di 
San Giacomo degli Spagnoli dalla fine del Seicento ai primi dell’Ottocento – ci sono ben 43 opere di 
Francesco Ciampi tra autografi, copie e opere attribuite, non tutte datate, al momento però nessuna 
riconducibile al 1750.

Tabella 1

«Lista per la Mattina di Pasqua nell’anno 1750»

10 cantori (2 soprani, 3 contralti, 3 tenori, 2 bassi)

5 violini

4 «bassi» (tra cui 1 fagotto, violone e contrabbassi)

1 organista

Per un totale di 20 musicisti

Tabella 2

«Lista per la musica nella festività della Ss.ma Concettione per l’anno 1750»

19 cantori (8 primo coro, 5 secondo coro, 6 terzo coro)

13 violini

2 fagotti  

5 «violone» (comparto dei “bassi”)

2 organisti

Per un totale di 41 musicisti



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

278 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

teatri sia nelle Cappelle Papali. Tuttavia, complice forse più il periodo di carestia 
che attanagliò la città di Roma e che portò nel 1767 alla chiusura dei teatri 
della città34 che alla sopracitata Enciclica (i cui dettami, come si vedrà, venne-
ro più tardi ben presto “dimenticati”), il comparto strumentale della Cappella 
musicale rimase in “formato ridotto” ai soli archi, mentre sparirono del tutto 
anche i fagotti.35 Nel 1773 Aurisicchio avviò un rinnovamento della Cappella 
musicale conferendo, inanniztutto l’incarico di maestro coadiutore a Giovanni 
Masi, compositore fiorentino di nascita ma di formazione napoletana, al posto 
di Niccolò Piccinni, precedentemente nominato coadiutore nel 1765 ma che in 
quegli anni era impegnato nei teatri di Francia (Piccinni e Masi erano entrambi 
allievi di Francesco Durante).36 Contestualmente a questa nomina Aurisicchio, 
tramite l’atto governativo N. 98,37 fece sostituire quattro degli ormai anziani 
cantori che erano stipendiati mensilmente da San Giacomo degli Spagnoli con 
quattro giovani cantanti scelti tra i migliori attivi nell’Urbe, voci fresche che 
andavano ad affiancare i decani della Cappella musicale non solo più  per le 
occasioni “straordinarie” ma anche nelle funzioni ordinarie:

Representò el Maestro de Capilla que varios musicos de ella eran viedos y inutiles 
o por in edad o por sus achaques, y que habiendo servido por mucho tiempo con 
fidelidad y exactitud merecian que Su S.ria les tuviese compasion jubilandolos con 
una porcion de sueldo, y surrogando otros como deman. En cuya vista mando Su 
S.ria formar la lista siguiente enla qual le comprendan los que quadaban jubilados 
y los que se subscroyaban […].38

A questa dichiarazione del Maestro di cappella seguiva prima l’elenco 
di tutti i cantori che prestavano servizio in quel momento mensilmente nella 
cappella coi relativi compensi, poi i nomi dei quattro cantori “giubilati” ed 
infine i nomi dei quattro giovani sostituti, i quali avrebbero preso inizial-
mente metà del compenso dove l’altra metà invece era destinata a costituire 
la pensione dei quattro cantori uscenti.  Tra le nuove leve, giusto a titolo 
d’esempio, c’era Tommaso Borghesi, primo Cecchina in La buona figliuola di 
Piccinni su libretto di Goldoni, che lo stesso Aurisicchio definiva a margine 
della “supplica” - con la quale lo stesso Borghesi, come da prassi, chiedeva di 

34	 Emilia Pantini, Carriera e storiografia dell’operista del secondo Settecento. Piccinni, gli intermezza 
e il repertorio comico romano (1758 – 1776) (Lucca: Libreria Musicale Italiana, 2023), 2 voll.

35	 La maggior parte della musica relativa a questo periodo conservata nel fondo AM Part. Ant. ha un 
organico composto da sole voci e organo.

36	 AOP 1046, fol. 47 v, N. 97.
37	 AOP 1046, fol 47 v – r N.98.
38	 «Rappresentò il Maestro di cappella che vari musicisti di essa erano vecchi e inutili o per l’età o per 

i loro acciacchi, e che avendo servito per molto tempo con fedeltà ed esattezza meritavano che Sua 
Signoria avesse compassione di loro collocandoli a riposo con una porzione di stipendio, e sostituendoli 
con altri come si domanda. Alla vista di ciò Sua Signoria ordinò di formare la lista seguente nella 
quale si comprendessero quelli che rimanevano pensionati e quelli che si sottoscrivevano […]».



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

279Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

essere ammesso nella Cappella - «il contralto migliore che vi sia in Roma».39

Tra il 1773 e l’Anno Santo 1775 la situazione della Cappella musicale di 
San Giacomo degli Spagnoli cambiò drasticamente: sia il nuovo coadiutore sia 
i giovani cantori diedero immediatamente un nuovo impulso al rinnovamento 
auspicato da Aurisicchio, ancora alla guida della Cappella, e questo è immedia-
tamente rilevabile tanto nella contabilità quanto nella musica prodotta dalla 
Cappella in quegli anni; tra le prime cose che si notano immediatamente vi 
sono il ritorno degli strumenti a fiato e l’aumento delle dimensioni dell’intero 
organico orchestrale (vocale e strumentale). Facendo lo spoglio dei documenti 
della contabilità del 177540 troviamo, infatti, nell’ordine: la «Lista di 3 Servizi 
per la Festa di S. Idelfonso nella reggia | Chiesa di S. Giacomo delli Spagnoli 
di Roma per l’anno 1775» con 17 cantori (divisi stavolta per i ruoli vocali e non 
per cori), tra cui 6 soprani, 4 contralti, 3 tenori e 4 bassi, 14 violini, 2 viole, 
2 violoni, 2 contrabbassi, 2 trombe, 2 corni, 2 oboi, e 2 organisti; la «Lista di 
una Messa per la Pasqua di resurrezione nella | Reggia Chiesa di S. Giacomo 
delli Spagnoli il dì 16 Aprile 1775» con in tutto 7 cantori, 9 violini, 2 violoni, 
e Filippo Cremisi l’organista (come da prassi per questa festa l’organico era ri-
dotto); la «Lista di 3 Servizi per la Festa di S. Giacomo Apostolo | nella Reggia 
Chiesa di S. Giacomo delli Spagnoli di Roma | il dì 25 luglio 1775» (Tabella 
3) con 24 cantori (8 soprani, 6 contralti, 4 tenori e 6 bassi), 14 violini, 2 violi, 
2 violoni, 3 contrabbassi, 2 trombe, 2 corni, 2 oboi e i 2 organisti più altri 6 
«Musici aggiunti alla Messa» oltre ai 24, per un totale di 30 cantanti; infine 
abbiamo la «Lista di 3 Servizi per la Festa della Ss.a Concettione | nella Reg-
gia Chiesa di San Giacomo delli Spagnoli il dì | 8 dicembre 1775» (Tabella 4) 
con 25 cantori (10 soprani, 5 contralti, 5 tenori e 5 bassi), 14 violini, 2 viole, 
2 violoni, 3 contrabbassi, 2 corni, 2 trombe, 2 oboi e i 2 organisti più, anche 
qui, altri 6 «Musici aggiunti per la Messa Cantata» oltre ai 25, per un totale di 
31 cantanti in totale.

Da segnalare, in ultimo, tra i documenti della contabilità dell’anno 1775, 
l’annotazione del compenso al «Falegname per li tre palchi di musica cresci-
mento di detti istromenti da fiato» registrato nel «Rollo. De Salariati Annuali 
della Venerabile Reggia | Chiesa di S. Giacomo de Spagnoli di Roma per la Loro 
provisione di un Anno da Gennaio a | tutto Decembre 1775».41

Sotto la guida di Giovanni Masi, che divenne maestro di cappella titolare 
nel 1781, la Cappella musicale di San Giacomo degli Spagnoli visse una nuova 
stagione, quella di massimo splendore della sua storia, grazie ad un arricchimento 
sempre maggiore di linguaggi e di organici e ad una sempre più estesa presenza 
nelle celebrazioni cittadine come testimoniato anche dal Chracas (Diario Ordi-

39	 AOP 2241, Memoriales, fol. 8.
40	 AOP 321, ff. n.n.
41	 Ibid. Tra salariati di quell’anno compare anche il nome «Corrado Verle», ovvero Johann Konrad 

Wörle, famoso organaro dell’epoca.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

280 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

Tabella 3

«Lista di 3 Servizi per la Festa di S. Giacomo Apostolo 
nella Reggia Chiesa di S. Giacomo delli Spagnoli di Roma il dì 25 luglio 1775»

24 cantori (8 soprani, 6 contralti, 4 tenori, 6 bassi) + 6 «Musici aggiunti alla Messa» 
per un totale di 30 cantanti

14 violini

2 viole

2 violoni

3 contrabbassi

2 trombe

2 corni

2 oboi

2 organisti

Per un totale di 59 musicisti

Tabella 4

«Lista di 3 Servizi per la Festa della Ss.a Concettione 
nella Reggia Chiesa di San Giacomo delli Spagnoli il dì 8 dicembre 1775»

25 cantori (10 soprani, 5 contralti, 5 tenori, 5 bassi) + 6 «Musici aggiunti per la Messa cantata» 
per un totale di 31 cantanti

14 violini

2 viole

2 violoni

3 contrabbassi

2 trombe

2 corni

2 oboi

2 organisti

Per un totale di 60 musicisti



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

281Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

nario)42. Questa breve ma intensa stagione, che riportava la Chiesa Nazionale 
Spagnola ai fasti del Seicento, fu anche l’ultima: il ridimensionamento della 
Cappella musicale avvenuto nel 1798 a seguito della nascita della Repubblica 
Romana ebbe infatti come conseguenza la sparizione della figura del Maestro 
di cappella, le cui mansioni vennero assunte dall’organista e venne prodotto un 
repertorio costituito per la maggior parte di copie di lavori precedenti. Come 
è noto, il Giubileo del 1800 non fu indetto a causa proprio della occupazione 
francese e la prigionia di Pio VI, pertanto il Giubileo successivo fu quello del 
1825: la Cappella esisteva ancora ma il mondo nel frattempo era cambiato e 
la secolarizzazione aveva portato fuori dalle cappelle la musica “nuova” e la 
spettacolarità, sempre più esclusive dei teatri d’opera, segnando d’altra parte 
un ritorno al repertorio antico. Quello del 1775 è stato quindi l’ultimo Giubileo 
che vide protagonista la Cappella musicale della Chiesa Nazionale Spagnola 
nella vita musicale romana.

4. Conclusioni43

Con il presente lavoro si è voluto mostrare come anche nel XVIII 
secolo la Chiesa di San Giacomo degli Spagnoli si sia resa protagonista 
della vita culturale e sociale romana. I principali studi su San Giacomo 
degli Spagnoli, infatti, si concentrano in particolar modo sul secolo pre-
cedente, durante il quale la Chiesa di San Giacomo si rese promotrice e 
protagonista di grandi processioni e spettacolari celebrazioni liturgiche 
e paraliturgiche organizzate nello spazio esterno di Piazza Navona e per 
le quali divenne famosa. In queste celebrazioni la musica aveva da sem-
pre rivestito un ruolo fondamentale, un elemento imprescindibile tanto 
sul piano sociale quanto sul piano politico, ma solo nel XVIII secolo San 

42	 Nel fondo delle «Partituras Antiguas» dell’«Archivo musical» di Santa Maria in Monserrato non ci 
sono musiche datate 1750 o 1775, tuttavia è probabile siano presenti musiche riconducibili a quegli 
anni ma non datate e quindi ancora eventualmente da rintracciare (infatti, attualmente, il Fondo è in 
corso di catalogazione, nonché oggetto di ricerca). D’altra parte, tra le partiture autografe di Francesco 
Ciampi in Archivio che presentano la data, oltre a diverse Lamentazioni datate 1749 (AM Part. Ant. 
14.32, AM Part. Ant. 16.40 e AM Part. Ant. 20.59) e un Graduale del 1751 (AM Part. Ant. 65.184), 
abbiamo una «Lectio Prima in P.ma Die A Canto Solo | Con violini viole obbligate | e Corni da Caccia 
| e Flauti» del 1748 (AM Part. Ant. 11.21) che testimonia l’uso degli strumenti a fiato nella Cappella 
musicale di San Giacomo degli Spagnoli anche dopo Terradellas, a ridosso della promulgazione 
della Enciclica di Benedetto XIV. Per quanto riguarda invece la fine del secolo, l’analisi di alcune 
delle partiture degli anni ‘80 e ’90 mostra come il linguaggio compositivo ricalchi lo stile vigente 
nei teatri d’opera negli stessi anni, non solo nella struttura dei brani ma anche per l’uso “teatrale” 
degli strumenti (soli di oboi o clarinetti introduttivi alle voci, corni, trombe e timpani in funzione 
retorico-drammaturgica rispetto al testo, ecc.) nonché, soprattutto, per il trattamento della linea 
vocale, sempre ricca di ornamentazioni, che viene elaborata come uno strumento al pari degli altri 
e che “duetta” con gli stessi strumenti dell’orchestra. Un esempio è la scrittura virtuosistica pensata 
per il tenore solista nel Mottetto «Per La | Santissima Concezione» di Giovanni Masi del 1786 (AM 
Part. Ant. 8.13).

43	 A cura di Gloria Nicole Marchetti.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

282 Gloria Marchetti, Giusseppe Bozzo

Giacomo poté fare affidamento su una Cappella musicale stabile anche se 
nata effettivamente nel secolo precedente. 

Come abbiamo visto nei paragrafi di questo lavoro, anche negli anni 
giubilari del XVIII secolo le cosiddette funzioni “straordinarie” - le quali 
comprendevano non solo le celebrazioni di feste religiose coma la Santissima 
Concezione, la Pasqua e le due feste patronali di San Giacomo e Sant’Idelfonso, 
ma anche quelle di carattere profano elencate nella prima parte del presente 
articolo, quali le nascite dei Principi - coinvolsero i cittadini dell’Urbe in con-
correnza con le altre istituzioni romane, come testimoniato dalle cronache 
riportate nel Diario Ordinario (Chracas). Se il Chracas ci restituisce preziose 
informazioni su quali siano state le celebrazioni che coinvolsero la Chiesa 
Nazionale Spagnola a Roma negli anni giubilari, sono le fonti documentarie 
conservate presso l’«Archivo de la Obra Pía» a Santa Maria in Monserrato, in 
particolare la contabilità, a fornirci il “peso”, sia in termini numerici sia in 
termini di nomi, di tale coinvolgimento. Come evidenziato, infatti, nella se-
conda parte dell’articolo che si basa su queste ultime fonti, per le celebrazioni 
“straordinarie” la Cappella musicale di San Giacomo degli Spagnoli attirava 
comunemente un gran numero di musicisti, tra cantanti e strumentisti, tra i 
migliori attivi a Roma, contendendoli con i principali teatri della città. Que-
sto è testimoniato in particolar modo nei documenti della contabilità relativi 
all’anno giubilare 1775. Infine, analogamente, si è visto come l’influsso di 
compositori provenienti dai Conservatori della Napoli vicereale contribuì ad 
un arricchimento e ad un rinnovamento di stili e linguaggi compositivi, non-
ché all’introduzione di nuovi strumenti all’interno della Cappella musicale, 
che rese la stessa uno dei poli musicali più importanti in città e il Giubileo 
del 1775 fu l’ultimo dove la Chiesa Nazionale Spagnola concorse, nell’ottica 
di rimarcare il proprio ruolo centrale a Roma tanto politico quanto sociale, 
a movimentare la vita musicale romana. Dopo l’esperienza della Repubblica 
Romana, e in generale dopo il processo di secolarizzazione che interessò il 
territorio italiano tra la fine del Settecento e l’inizio dell’Ottocento, questo 
ruolo di rinnovamento del linguaggio musicale verrà “strappato” alle cappelle 
musicali e verrà ricoperto dai teatri e dalle sale di concerto laiche, private o 
pubbliche.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.10 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 267-283

283Anni giubilari 1750 e 1775: 
musica e fasti a San Giacomo degli Spagnoli a Roma

Bibliografia
Diario Ordinario online: https://casanatense.contentdm.oclc.org/digital/col-

lection/chracas
Antolini, Bianca Maria. «La vita musicale a Roma nella seconda metà del Set-

tecento. Nuove acquisizioni e prospettive di ricerca». In Musikstadt Rom: 
Geschichte, Forschung, Perspektiven, a cura di Markus Engelhardt, 328-360. 
Kassel: Bärenreiter, 2011.

Benedetto XIV. «Annus Qui Hunc». In Tutte le encicliche e i principali documenti 
pontifici emanati dal 1740. 250 anni di storia visti dalla Santa Sede, a cura 
di Ugo Bellocci. Vol. I: Benedetto XIV (1740-1758), Città del Vaticano: 
Libreria Editrice Vaticana, 1993.

Berti, Michela, e Émilie Corswarem. «Il modello musicale delle chiese nazionali 
a Roma in epoca barocca: panoramica e nuove prospettive di ricerca». 
In Identità e rappresentazione. Le chiese nazionali a Roma, 1450-1650, a 
cura di Alexander Koller e Susanne Kubersky-Piredda, 233-247. Roma: 
Campisano Editore, 2016.

Fiorentino, Giuseppe. «Musica e festa nella Roma barocca: il caso di piazza 
Navona». In La musica a Roma nel Seicento. Studi e prospettive di ricerca, 
a cura di Anne-Marie Goulet, 55-72. Roma: CNRS - École Française de 
Rome, 2012.

Fiorentino, Giuseppe. «Tra festa e liturgia: le musiche della Nazione Spagnola in 
piazza Navona nel Cinque e Seicento». In Piazza Navona, ou Place Navone, 
la plus belle & la plus grande: du stade de Domitien à la place moderne, 
histoire d’une évolution urbaine, a cura di Jean-François Bernard, 723-740. 
Roma: École Française de Rome, 2014. 

Lionnet, Jean. «La musique à San Giacomo degli Spagnoli au XVIIe siècle et les 
archives de la Congrégation des Espagnols de Rome». In La musica a Roma 
attraverso le fonti d’archivio, a cura di Bianca Maria Antolini, Arnaldo Morelli 
e Vera Vita Spagnuolo, 479-505. Lucca: Libreria Musicale Italiana, 1994.

Luisi, Francesco. «S. Giacomo degli Spagnoli e la festa della Resurrezione in 
Piazza Navona. Mire competitive, risorse e finanziamenti per la Pasqua 
romana degli spagnoli». In La cappella musicale nell’Italia della controriforma, 
a cura di Oscar Mischiati e Paolo Russo, 75-103. Firenze: Olschki, 1993.

Moli Frigola, Montserrat. «Compositores e intérpretes españoles en Italia en el 
siglo XVIII». Cuadernos de Sección. Música 7 (1994): 9-125.

Pantini, Emilia. Carriera e storiografia dell’operista del secondo Settecento. Pic-
cinni, gli intermezzi e il repertorio comico romano (1758 – 1776), 2 voll. 
Lucca: Libreria Musicale Italiana, 2023.

Rostirolla, Giancarlo. «Maestri di cappella, organisti, cantanti e strumentisti 
attivi in Roma nella metà del Settecento. Da un manoscritto dell’Accademia 
nazionale di S. Cecilia». Note d’archivio 2 (1984): 195-269.

https://casanatense.contentdm.oclc.org/digital/collection/chracas
https://casanatense.contentdm.oclc.org/digital/collection/chracas




ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11

285ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

Recibido: 30 de septiembre de 2025 
Aceptado: 5 de noviembre de 2025

Estudio de una súplica inédita 
de Teresa Enríquez al Papa Julio II en 1510

Study of an unpublished supplication 
from Teresa Enríquez to Pope Julius II in 1510

Studio di una supplica inedita 
di Teresa Enríquez al Papa Giulio II nel 1510

Carmen Poblete Trichilet
Universidad de Castilla-La Mancha

Ciudad Real, España
Carmen.PTrichilet@uclm.es

carmen.ptrichilet@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-5057-5572

RESUMEN: El hallazgo de una súplica 
inédita dirigida por Teresa Enríquez al 
papa Julio II en 1510, conservada en el 
Archivo Apostólico Vaticano, permite 
reconstruir un episodio significativo 
del culto eucarístico promovido por 
esta dama, viuda de Gutierre de Cár-
denas. El documento revela el pro-
ceso de fundación y confirmación de 
la cofradía del Santísimo Cuerpo de 
Cristo en la iglesia de San Lorenzo in 

ABSTRACT: The discovery of an un-
published petition addressed by Teresa 
Enríquez to Pope Julius II in 1510, pre-
served in the Apostolic Vatican Archive, 
makes it possible to reconstruct a key 
episode in the early Eucharistic devotion 
promoted by this noblewoman, widow 
of Gutierre de Cárdenas. The document 
reveals the process of foundation and 
papal confirmation of the Confraternity 
of the Most Holy Body of Christ at San 

*	 Este trabajo forma parte de los resultados del proyecto de I+D: La reginalidad ibérica y la 
Europa mediterránea: escenarios religiosos, prácticas de escrituras y culturas de corte (siglos 
XII-XV) [Subproyecto 1 del Proyecto coordinado: Las mujeres de las monarquías ibéricas: 
Lenguajes culturales, políticas de representación y agencia de intercambio con Europa (ss. 
XII-XV). MUNARQAS 2.0, Ref. PID2022-141727NB-C21)], dirigido por la profesora Ángela 
Muñoz Fernández de la Universidad de Castilla-La Mancha. 

	 En este punto también nos gustaría agradecer a la profesora Marta Pavón Ramírez su ayuda 
durante el trabajo con los fondos del Archivo Apostólico Vaticano, a la hora de orientar nuestra 
investigación hacia el registro de súplicas y de la que este artículo es uno de los primeros 
resultados. Asimismo, queremos agradecer a la Iglesia Española en Roma su acogida y ayuda 
durante nuestra estancia en Roma, en el marco de la investigación sobre la figura de Teresa 
Enríquez de Alvarado.

mailto:Carmen.PTrichilet@uclm.es
mailto:carmen.ptrichilet@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5057-5572


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

286 Carmen Poblete Trichilet

 1. Introducción
El hallazgo de una súplica inédita dirigida por Teresa Enríquez al papa 

Julio II, conservada en el Archivo Apostólico Vaticano (Reg. Suppl. 1347, fols. 
105r–v), aporta una nueva pieza para el conocimiento del culto eucarístico y 
de las redes de patronazgo espiritual que unieron Castilla y Roma a comienzos 
del siglo XVI.1 El documento —hasta ahora inédito— constituye una fuente de 
extraordinario valor que aporta una nueva pieza para el estudio de la expansión 
del culto eucarístico. Además, revela con voz directa la estrategia devocional 
y jurídica de esta dama toledana, viuda de Gutierre de Cárdenas, comendador 
mayor de León y figura clave del entorno de los Reyes Católicos.

A diferencia de los testimonios tardíos que transmiten su vida y virtudes,2 

1	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fols. 105r–v.
2	 VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez Christifidelis laicae et 

magistrisfamilias (1456–1529). Positio super vita, virtutibus et fama sanctitatis. Roma: Nova Res, 
2018.

RIASSUNTO: La scoperta di una supplica inedita indirizzata da Teresa Enríquez 
a papa Giulio II nel 1510, conservata presso l’Archivio Apostolico Vaticano, per-
mette di ricostruire un episodio fondamentale del culto eucaristico promosso da 
questa dama, vedova di Gutierre de Cárdenas. Il documento rivela il processo 
di fondazione e di conferma della confraternita del Santissimo Corpo di Cristo 
nella chiesa di San Lorenzo in Damaso a Roma e la sua proiezione nei regni 
ispanici. Il presente studio offre l’edizione critica della supplica e del breve 
pontificio Alias nobis pro parte tua (27 maggio 1510), collocandoli nel contesto 
politico e spirituale della Monarchia Cattolica e del pontificato di Giulio II.

PAROLE CHIAVE: Teresa Enríquez, Giulio II, confraternite eucaristiche, Roma, 
Castiglia, indulgenze, devozione eucaristica.

Damaso de Roma y su proyección en los 
reinos hispánicos. Este estudio ofrece 
la edición crítica de la súplica y del 
breve pontificio Alias nobis pro parte 
tua (27 de mayo de 1510), situándolos 
en el contexto político y espiritual de 
la monarquía de los Reyes Católicos y 
del pontificado de Julio II. 

PALABRAS CLAVE: Teresa Enríquez, 
Julio II, cofradías sacramentales, Roma, 
Castilla, indulgencias, devoción euca-
rística.

Lorenzo in Damaso in Rome and its 
projection in the Hispanic kingdoms. 
This article provides the critical edition 
of the petition and of the papal brief 
Alias nobis pro parte tua (27 May 1510), 
situating them within the political and 
spiritual framework of the Catholic Mon-
archy and the pontificate of Julius II.

KEYWORDS: Teresa Enríquez, Julius II, 
Eucharistic confraternities, Rome, Cas-
tile, indulgences, Eucharistic devotion. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

287Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

la súplica permite seguir de primera mano la iniciativa institucional de Teresa 
Enríquez en el marco de la Confraternitas Corporis Christi, fundada por ella en 
la iglesia romana de San Lorenzo in Damaso. El texto expone con detalle la soli-
citud de aprobación pontificia para esta confraternidad y para sus equivalentes 
en los reinos de Castilla, León y Granada, así como la petición de indulgencias 
para sus miembros y de privilegios litúrgicos especiales.

La súplica de 1510 se ve complementada por el breve pontificio Alias 
nobis pro parte tua, expedido por Julio II el 27 de mayo de ese mismo año,3 
que confirma y amplía las gracias solicitadas. La lectura conjunta de ambos 
documentos —una voz femenina que implora y una autoridad pontificia que 
concede— ofrece un testimonio excepcional de la diplomacia espiritual feme-
nina en la Roma del primer quinientos.

Desde una perspectiva histórica, este conjunto documental refleja el 
encuentro entre dos dinámicas complementarias: de un lado, el impulso eu-
carístico propio de la espiritualidad franciscana, que Teresa Enríquez conocía 
y asumía;4 de otro, la política de ortodoxia y de unidad confesional que los 
Reyes Católicos habían instaurado como base de su monarquía.5 No debe, sin 
embargo, confundirse la expansión de la fe cristiana con la promoción del culto 
eucarístico: la primera responde a la misión evangélica universal de la Iglesia, 
mientras que la segunda expresa una forma concreta de piedad y de presencia 
social del Sacramento, fuertemente vinculada a la práctica de las indulgencias 
y a la institucionalización cofrade.6

En este contexto, la actuación de Teresa Enríquez se sitúa en la confluen-
cia de la devoción, la política y el arte. Su intervención en Roma, avalada por 
cardenales como Rafael Riario —sobrino del papa Sixto IV y que había fundado 
una capilla para la Cofradía de la Concepción en la iglesia de San Lorenzo in 
Damaso7— y Bernardino López de Carvajal—embajador de Isabel la Católica 
en Roma y autor de la crónica sobre la conquista de Baza en la que se pone en 
relieve el papel de Gutierre de Cárdenas—8, muestra la capacidad de la nobleza 

3	 Véase el texto completo en el Apéndice II, Breve Alias nobis pro parte tua (Julio II, 27 de mayo de 
1510).

4	 Manuel de Castro y Castro, «Confesores franciscanos en la corte de los Reyes Católicos», Archivo 
Iberoamericano 34 (1974), 52 y Teresa Enríquez, la «Loca del Sacramento» y Gutierre de Cárdenas 
(Toledo: Diputación de Toledo, 1992), 218; Amaya Fernández Fernández, Teresa Enríquez, la Loca 
del Sacramento (Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2001).

5	 Tarsicio de Azcona, «La reforma religiosa y la confesionalidad católica en el reinado de Isabel 
I de Castilla», Carthaginesia 31 (2015): 11–136.

6	 Cf. Catecismo de la Iglesia Católica (Ciudad del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1992), 
nn. 1471–1479.

7	 Roberto Barone, «La confraternita della SS. Concezione di San Lorenzo in Damaso di Roma (con 
l’edizione degli statuti del 1494)», Archivio della Società Romana di Storia Patria 126 (2003): 69-135.

8	 Bernardino López de Carvajal, La conquista de Baza (Granada: Edición de Carlos de Miguel Mora, 
1995), 67.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

288 Carmen Poblete Trichilet

femenina castellana para gestionar fundaciones y negociar privilegios ante la 
curia pontificia.9

2. La súplica de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en mayo de 1510: transcripción y análisis del documento

El trabajo con las súplicas en el Archivo Apostólico Vaticano nos permite 
ahondar en las relaciones entre el Papado y las figuras preeminentes de las 
sociedades cristianas católicas. Además, posibilita plantear un análisis que 
proponga nuevas hipótesis en relación con la intencionalidad última de las 
peticiones elevadas al Papado y a las que responden los breves y bulas emitidos 
por los sucesivos pontífices. No obstante, la complejidad de trabajar con este tipo 
de documentación radica en el propio proceso de localización de la fuente. El 
registro de súplicas cuenta con un inventario realizado por Bruno Katterbach 
publicado a inicios del siglo XX.10 Esta obra es la guía principal a la hora de 
enfrentar la búsqueda de una súplica determinada, siempre que se cuente con 
los datos de la diócesis a la que pertenece para el momento en el que se llevó a 
cabo. Ello obliga a realizar un trabajo previo de recopilación de datos, puesto 
que las súplicas se organizan en legajos de gran formato sin índice, cuya única 
indicación es la inicial del nombre de la diócesis en latín.

En el caso de las peticiones elevadas por Teresa Enríquez nos centramos 
en la diócesis de Toledo en una cronología que va de 1503 a 1529, periodo que 
abarca la última etapa de su actividad promotora. Así las cosas, el documento 
más antiguo hallado hasta la fecha es el que centra este trabajo. Se trata de una 
súplica fechada el 27 de mayo de 1510, año séptimo del pontificado de Julio II.11 
El documento conservado en el Archivo Apostólico Vaticano (Reg. Suppl. 1347, 
fols. 105r–v) constituye una de las fuentes más valiosas para el conocimiento 
del temprano culto eucarístico en la Roma de Julio II y para la reconstrucción 
del papel desempeñado por Teresa Enríquez, viuda de Gutierre de Cárdenas, 
como promotora espiritual y artística vinculada al culto eucarístico.12 La súplica 
permite comprender la articulación de su obra en el marco de la política reli-
giosa de la monarquía hispánica, la espiritualidad franciscana y las prácticas 
cofrades que florecieron en Castilla y Roma en el tránsito del siglo XV al XVI.13

9	 Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «El Papado y la Monarquía hispánica bajo los Reyes 
Católicos: los ámbitos de análisis y desarrollos historiográficos», Intus-Legere Historia 16, no. 
1 (2022): 147–172.

10	 Bruno Katterbach, Inventario del Registri delle Suppliche (Ciudad del Vaticano: Biblioteca Apostólica 
Vaticana, 1932).

11	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105ryv. Giulio II, Anno 7º, mag. 27-giu 7.
12	 Ibid.
13	 David Sánchez Sánchez, «Cofradías sacramentales a principios del siglo XVI como reflejo de la 

devoción eucarística tardomedieval», Specula. Revista de Humanidades y Espiritualidad 3 (2022): 
171-191.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

289Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

La redacción latina del texto sigue las fórmulas establecidas por la can-
cillería pontificia, con un estilo formular, conciso y estructurado en cuatro 
secciones tradicionales: intitulatio, narratio, petitio y sanctio. Su precisión 
diplomática evidencia la mediación de un procurador romano profesional, 
probablemente vinculado al entorno del cardenal Rafael Riario, titular de San 
Lorenzo in Damaso y protector de las fundaciones hispanas en la ciudad del 
Tíber, que se convierte en esta cronología en el centro político y religioso del 
mundo occidental.14

El documento se abre con la intitulatio:

Reverendo Pater Exposito alias S. V. pro parte deuote oratricis vestram Theresie 
Enriquez, relicte quondam Gutterrez de Cardenas, preceptoris maioris militie Sancti 
Jacobi de Spata, ordinis Sancti Augustini, domicelle Tolletane diocesis ac devotorum 
et oratorum vestrorum guardiarorum et confratrum confraternistatis sint Societatis 
Sacratissimi Corporis Christi in ecclesiam Sancti Laurentii in Damaso de Urbe per 
eamdem Theresiam institute quod alias ipsam Theresa pro debita veneratione tanti 
Sacramento vnam aliam Confraternitatem sub invocatione eiusdem Sacratissimi 
Corporis Christi in Regnis Castelle et Legionis ordinabat seu instituit.15

La intitulatio define de inmediato la condición jurídica y social de la su-
plicante —nobilis mulieris,16 «mujer noble»—, y establece su legitimidad como 
fundadora y promotora del culto eucarístico. En ella se emplean las expresiones 
de humildad y deferencia habituales en el latín curial, como devota oratrix, 
—devota suplicante—, y devotorum ac oratorum vestrorum —vuestros devotos 
oradores—, con las que se encuadra el discurso en el lenguaje de subordinación 
reverente ante la Sede Apostólica.17

A continuación, la narratio expone el contexto y la finalidad de la petición: 
la confirmación y dotación de las cofradías del Santísimo Cuerpo de Cristo 
fundadas por Teresa Enríquez, tanto en la iglesia romana de San Lorenzo in 
Damaso como en diversas ciudades de Castilla y León. Estas cofradías, explica 
la súplica, fueron establecidas para honrar y custodiar el Sacramento eucarís-

14	 Joaquín Yarza Luaces, Los Reyes Católicos. Paisaje artístico de una monarquía (Madrid: Nerea, 
1995. 1ª ed. de 1993), María Isabel Val Valdivieso, «La política exterior de la monarquía 
castellano-aragonesa en la época de los Reyes Católicos», Investigaciones históricas: época 
moderna y contemporánea 16 (1996): 11-12; Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «Imagen 
de los Reyes Católicos en la Roma pontificia», En la España Medieval 28 (2005): 259–354.

15	 Cita textual, AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105r, ll. 1–7. Traducción de la autora: «Al reverendo 
padre presentado ante Vuestra Santidad, de parte de vuestra devota suplicante Teresa Enrí-
quez, viuda del difunto Gutierre de Cárdenas, comendador mayor de la Orden de Santiago, de 
la diócesis de Toledo, y de los guardianes y cofrades de la cofradía o sociedad del Santísimo 
Cuerpo de Cristo en la iglesia de San Lorenzo in Damaso de la Urbe, fundada por la misma 
Teresa…».

16	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105r, ll. 7–10; la fórmula nobilis mulieris aparece de forma recurrente 
en súplicas femeninas de alto rango.

17	 Ibid., fol. 105r, ll. 9–11; traducción y comentario de la autora.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

290 Carmen Poblete Trichilet

tico y para fomentar su adoración pública, un rasgo distintivo del programa 
espiritual de la dama.

El texto hace referencia explícita a la existencia de estas asociaciones en 
«las ciudades, villas y lugares de los reinos de Castilla, León y Granada», con 
rentas fijas destinadas al culto.18 Este detalle permite interpretar que la súplica 
de 1510 constituye una regularización romana de fundaciones ya activas, con-
cebidas como una red bajo una misma regla. La extensión de la obra a Granada 
adquiere un valor simbólico particular: tras la capitulación del reino nazarí, la 
instauración de un culto eucarístico unificado servía como signo de la nueva 
unidad religiosa.19

Uno de los pasajes más notables de la súplica describe la figura de dos 
presbíteros visitadores, encargados de recorrer los templos de los reinos hispá-
nicos para inspeccionar la custodia del Santísimo Sacramento:

[…] duobus presbiteris qui per civitates, oppida et alia loca Castellae, Legionis, 
Granatae et aliorum Hispaniae regnorum parochiales ecclesias visitarent ut ubi 
ipsum Sacratissimum Corpus reperirent in loco minus decenti repositum, unum 
sacrarium seu tabernaculum pro repositione dicti Corporis Christi expensis dictae 
confraternitatis refici et reaedificari facerent.20

Esta cláusula, excepcional por su especificidad, demuestra la voluntad de 
Teresa Enríquez de estructurar una organización transregional de culto euca-
rístico basada en la observancia y el decoro litúrgico. Su figura de «visitadores 
eucarísticos» prefigura las inspecciones sacramentales de las hermandades 
castellanas del siglo XVI.21 La súplica insiste además en la vinculación entre 
devoción y caridad, destinando parte de las rentas a la reparación de altares y 
a la ayuda de pobres, siguiendo la fórmula ordinandat seu instituit, —dispone 
o instituye—, propia de la terminología fundacional curial.22 La atención a los 
pobres y al esplendor del culto refleja el doble principio que vertebró la espiri-
tualidad eucarística de Teresa: reverencia al Sacramento y servicio al prójimo.23

18	 Ibid., fol. 105r, ll. 12–20.
19	 Jesús R. Folgado García, «La Institución de la Regla y Hermandad del Santísimo Sacramento 

de Teresa Enríquez, dama real de los Reyes Católicos, en la Catedral de Toledo. Un escrito de 
1502 en la Houghton Library de la Universidad de Harvard», Anthologica Annua 70 (2023): 
205–253.

20	 Ibid., fol. 105r, ll. 26–34. Traducción de la autora: «(Que) dos presbíteros visiten las ciudades, 
villas y otros lugares de Castilla, León, Granada y de los demás reinos de España, y que, 
donde hallaren el Santísimo Cuerpo mal colocado o en un sitio indecoroso, hagan construir 
o reparar, a expensas de dicha cofradía, un sagrario o tabernáculo para la debida custodia 
del Cuerpo de Cristo».

21	 José Roda Peña, Hermandades sacramentales de Sevilla (Sevilla: Guadalquivir, 1996), 52–59.
22	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105r, ll. 36–38. La expresión ordinandat seu instituit designa actos 

fundacionales.
23	 Quintín Aldea, «Teresa Enríquez la ‘Loca del Sacramento’» en Política y religión en los albores 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

291Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

Desde el punto de vista filológico, el texto emplea el estilo sintáctico 
característico del latín de cancillería, con frecuentes participios concertados y 
concatenaciones verbales (assignaverat —había asignado—; deputadat —había 
destinado—) que garantizan precisión jurídica.24 Estas formas responden a un 
modelo curial consolidado que convertía las súplicas en documentos de posible 
ejecución inmediata mediante breve pontificio.25

El carácter estandarizado de estos giros no resta valor al documento, pues 
su inserción en la retórica curial muestra el conocimiento de los mecanismos 
administrativos vaticanos. La propia Teresa Enríquez, aunque no los redactara 
directamente, debió de intervenir en la definición de los contenidos, pues el 
léxico refleja su experiencia en la administración de rentas y patronatos ecle-
siásticos en Castilla.26

La sección conclusiva de la súplica, o sanctio, resume la petición formal 
de gracia y deja constancia de que la tramitación debía concluirse per breve, 
es decir, mediante una bula breve pontificia emitida por la Secretaría de Bre-
ves del papa Julio II. El pasaje final reza: «…fieri possit in litteris et per Breue 
S.V.» —es decir, «que se haga en nuestro favor una carta de merced y por un 
breve de Vuestra Santidad»27—. La fórmula, típica de los registros de súplicas, 
indica que el documento fue redactado con vistas a su conversión inmediata 
en breve pontificio. La respuesta de Julio II llegaría en efecto apenas semanas 
después, en el documento Alias nobis pro parte tua, fechado el 27 de mayo de 
1510, que confirma y amplía las gracias pedidas.28

El análisis diplomático del texto muestra un modelo de súplica curial de alto 
nivel, con todos los elementos formales prescritos por la cancillería apostólica: 
encabezamiento reverencial, exposición circunstanciada, petición, clausura 
jurídica y la expresión final de validación ut praemissa rata habeantur —para 
que las cosas antes dichas se tengan por firmes y válidas29—. El uso reiterado 
de giros participiales y locuciones como fieri mandamus —mandamos que se 
haga— revela el carácter ejecutivo que podían adquirir estas súplicas una vez 
aceptadas por la curia.

En el plano terminológico, la designación de Teresa Enríquez como nobilis 
mulieris devota oratrix combina dos fórmulas jurídicas de relevancia: la primera 

de la Edad Moderna (Madrid: Real Academia de la Historia, 1999), 205–226.
24	 Bruno Katterbach, Inventario dei Registri delle Suppliche (Città del Vaticano: Biblioteca Apos-

tolica Vaticana, 1932), 88–90.
25	 Ibid., 91.
26	 Constantino Bayle, La Loca del Sacramento. Doña Teresa Enríquez (Madrid: Razón y Fe, 1922), 

112–119.
27	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105v, ll. 51–54.
28	 Véase el Apéndice II, Breve Alias nobis pro parte tua (Julio II, 27 de mayo de 1510).
29	 Fórmula de cierre usual en las súplicas: cf. Bruno Katterbach, Inventario dei Registri delle 

Suppliche…, 93.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

292 Carmen Poblete Trichilet

reconoce su rango social, y la segunda su condición de sujeto espiritual con de-
recho a suplicar ante el Papa.30 En los formularios curiales, esta doble mención 
era infrecuente en peticiones femeninas, lo que subraya la singularidad de su 
posición dentro del entorno cortesano y eclesiástico.

La estructura del texto presenta, además, claras afinidades con la práctica 
castellana de redacción de instrumentos de patronazgo. Los apartados relativos 
a la administración de rentas y al control de visitadores reproducen nociones 
propias de los testamentos fundacionales y las cartas de dotación peninsulares, 
especialmente en el ámbito toledano.31 Esta convergencia estilística refuerza la 
idea de una red híbrida de devoción y administración que une las prácticas caste-
llanas con la normativa curial romana. El tono de la súplica alterna la humildad 
formal de la suplicante —devota oratrix, es decir, humilde suplicante— con 
una argumentación firme, propia de quien conoce las vías de negociación con 
la curia. Tal equilibrio entre deferencia y determinación confiere al documento 
una fuerza inusual entre las peticiones femeninas de la época.32

Desde la perspectiva teológica, el texto traduce una espiritualidad eucarís-
tica activa, fundada en la «honra y reverencia del Santísimo Cuerpo de Cristo» 
(honorem et reverentiam Sacratissimi Corporis Christi), que debía manifestarse 
tanto en la liturgia como en la caridad.33 En ello se percibe la influencia de la 
espiritualidad franciscana observante, para la cual la adoración eucarística y 
el servicio social eran inseparables.34

La súplica puede leerse, así, como un puente entre las prácticas devocionales 
castellanas y la normativa curial romana. Al elevar su petición a la Santa Sede, 
Teresa Enríquez transformó una red de cofradías locales en una institución con 
autoridad pontificia, anticipando los mecanismos de centralización eucarística 
que caracterizarían el siglo XVI. Su acción, legitimada por la curia, muestra 
cómo el patronazgo femenino pudo actuar dentro de los cauces oficiales del 
poder eclesiástico.35

Este documento no sólo revela la devoción personal de una mujer pia-
dosa, sino su comprensión del papel simbólico y político del culto eucarístico. 
En Roma, Teresa Enríquez se erige en intermediaria entre la monarquía y el 

30	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105r, ll. 7–8.
31	 Jesús R. Folgado García, «Nominatissima urbs Granate: The Cultural Clash between Islam 

and Christianity after the Capitulation of the Nasrid Kingdom and Its Repercussions on the 
Arts», Religions 14 (2023): 873.

32	 Felipe Pereda, Imágenes de la discordia. Política y poética de la imagen sagrada en la España del 
cuatrocientos (Madrid: Marcial Pons, 2007), 245–258.

33	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105r, ll. 40–42.
34	 Amaya Fernández Fernández, Teresa Enríquez, la Loca del Sacramento…, 85–91.
35	 Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «El Papado y la Monarquía hispánica bajo los Reyes 

Católicos: los ámbitos de análisis y desarrollos historiográficos», Intus-Legere Historia 16/1 
(2022), 147–172.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

293Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

papado, articulando un proyecto espiritual de alcance europeo. La súplica de 
1510 constituye, en suma, el testimonio inaugural de una nueva forma de pa-
tronazgo femenino eucarístico, en la que la fe, la diplomacia y el arte convergen 
bajo el signo del Sacramento.

3. El breve pontificio Alias nobis pro parte tua (Julio II, 
27 de mayo de 1510): transcripción y análisis del documento

El breve pontificio Alias nobis pro parte tua, expedido por Julio II el 27 de 
mayo de 1510, constituye la respuesta oficial a la súplica presentada por Teresa 
Enríquez.36 La datación análoga de ambos documentos plantea la pregunta de 
si es el registro de la súplica el que da la fecha al breve pontificio o viceversa. 
El documento, redactado en el característico latín curial de la Secretaría de 
Breves, confirma la fundación de la Confraternitas Corporis Christi en la iglesia 
romana de San Lorenzo in Damaso, y extiende sus privilegios a las cofradías 
erigidas en los reinos de Castilla, León y Granada. La copia pública conservada 
del breve muestra la estructura típica de este tipo de instrumentos: intitulatio, 
narratio, dispositio y sanctio.37 Su formulación no sólo valida jurídicamente las 
disposiciones de la súplica, sino que también las amplía, otorgando indulgencias 
y prerrogativas nuevas a los cofrades.

La intitulatio abre el documento con el saludo pontificio habitual: «Dilecta 
in Christo filia, salutem et apostolicam benedictionem»38 —es decir, «querida 
hija en Cristo, salud y bendición apostólica»—. Esta fórmula, reservada a las 
súplicas dirigidas a personas de rango y virtud reconocidas, revela la estima 
personal que la curia manifestaba hacia Teresa Enríquez. Su inclusión en el 
encabezamiento demuestra que el Papa o sus oficiales consideraron su iniciativa 
como un ejemplo de devoción laica digna de aprobación universal.39

En la narratio siguiente se alude directamente a la petición recibida, 
resumiendo su contenido y confirmando la fundación romana: «Ex parte tua 
nobis nuper fuit humiliter supplicatum ut confraternitatem Corporis Christi in 
ecclesia Sancti Laurentii in Damaso de Urbe per te fundatam auctoritate apos-
tolica confirmare dignaremur» —«por tu parte se nos suplicó humildemente que 
nos dignáramos confirmar, con autoridad apostólica, la cofradía del Cuerpo de 
Cristo fundada por ti en la iglesia de San Lorenzo in Damaso de Roma…»40—. 
La precisión del verbo confirmare indica que la cofradía ya existía de facto, y 
que la acción pontificia la convierte en institución reconocida de iure.41

36	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105v.
37	 Bruno Katterbach, Inventario dei Registri delle Suppliche…, 90–91.
38	 VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 288.
39	 Constantino Bayle, La Loca del Sacramento. Doña Teresa Enríquez…, 122–124.
40	 VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 288.
41	 Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «El Papado y la Monarquía hispánica bajo los Reyes 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

294 Carmen Poblete Trichilet

La redacción continúa señalando los fines espirituales de la obra y la 
extensión de los beneficios a las cofradías homólogas en Castilla y León: «…
ac in regnis Castellae et Legionis erectas ac erigendas confraternitates eius-
dem nominis et regulae sub eadem approbatione habere, ac omnibus fidelibus 
utriusque sexus easdem visitantibus indulgentias concedere…»—es decir, «y 
que las cofradías del mismo nombre y regla erigidas y por erigir en los reinos 
de Castilla y León gocen de la misma aprobación, y que a todos los fieles de 
ambos sexos que las visiten se les concedan indulgencias…»42—.

Este fragmento reviste gran importancia: certifica la proyección interna-
cional del proyecto de Teresa Enríquez, validando la creación de cofradías bajo 
un mismo reglamento en los reinos peninsulares.43 La inclusión explícita de los 
fieles “de ambos sexos” subraya, además, el carácter inclusivo de la hermandad, 
en consonancia con las tendencias de piedad laica de inicios del siglo XVI.

El texto prosigue con una serie de cláusulas que regulan la administración 
de la cofradía, la elección de confesores, la concesión de indulgencias y los privi-
legios funerarios de los miembros. En la dispositio, Julio II concede indulgencia 
plenaria in articulo mortis, expresión de la mayor gracia pontificia posible: «In 
vero mortis articulo plenariam omnium peccatorum suorum remissionem…»,44 
que en la teología católica se refiere a la remisión plena de la pena temporal 
por los pecados ya confesados y perdonados sacramentalmente.45

El texto continúa estableciendo que los cofrades podrán ser sepultados en 
las iglesias de la cofradía sin perjuicio de los derechos parroquiales: «Singuli 
confratres … sepeliri et ad sepulturam admitti sine praeiudicio iurium parochia-
lium possint…»,46 —es decir, «cada uno de los cofrades podrá ser sepultado y 
admitido a sepultura sin perjuicio de los derechos parroquiales»—. Este tipo de 
cláusulas eran habituales en las bulas que otorgaban privilegios a asociaciones 
religiosas, y garantizaban la autonomía jurídica de las cofradías.

La parte final del breve, o sanctio, consigna las fórmulas jurídicas que 
otorgan validez perpetua al documento. En ella, Julio II emplea el verbo statui-
mus —establecemos— seguido de et perpetuo valere decernimus —y decretamos 
que tenga validez perpetua, con el fin de dotar de carácter irrevocable a las 
disposiciones precedentes47—.

Católicos…», 147–172.
42	 VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 288.
43	 Jesús R. Folgado García, «La Institución de la Regla y Hermandad del Santísimo Sacramen-

to…», 205–253.
44	 VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 288.
45	 Cf. Joseph Ratzinger (Benedicto XVI), Manual de indulgencias (Madrid: BAC, 2006), 22–24.
46	 VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 289.
47	 AAV, Registra Brevium Iulii II, vol. I, fols. 388r–v. La fórmula final de sanción («Nulli ergo 

omnino hominum liceat…»), común en los breves pontificios de Julio II, figura en el original 
conservado en el Archivo Apostólico Vaticano, aunque fue omitida por los editores de la 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

295Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

Nulli ergo omnino hominum liceat hanc paginam nostrae confirmationis, con-
cessionis et decreti infringere vel ei ausu temerario contraire. Si quis autem hoc 
attentare praesumpserit, indignationem omnipotentis Dei et beatorum Petri et Pauli 
apostolorum eius se noverit incursurum.48

Esta solemne cláusula de sanción —común en los breves pontificios— re-
fuerza la autoridad jurídica del texto y le otorga el mismo peso que a las bulas 
de mayor rango. La mención explícita a los apóstoles Pedro y Pablo, beatorum 
Petri et Pauli apostolorum eius, invoca la potestad espiritual de la Iglesia romana 
sobre el conjunto de la cristiandad.49

En el cierre se incluye la datación habitual de los breves: «Datum Romae 
apud Sanctum Petrum, anno Incarnationis Dominicae millesimo quingentesimo 
decimo, quinto Kalendas Iunii, pontificatus nostri anno séptimo»50—es decir, 
«dado en Roma, junto a San Pedro, el año de la Encarnación del Señor de mil 
quinientos diez, a cinco días de las calendas de junio, en el séptimo año de 
nuestro pontificado». Esta fórmula confirma la cronología precisa: 27 de mayo 
de 1510, lo que demuestra la rapidez con que la súplica fue tramitada en la curia. 
El probable intervalo de apenas unas semanas entre la petición y la emisión 
del breve sugiere la intervención directa de un cardenal que actuase como una 
especia de protector o mediador entre la noble y la curia romana. Esta figura 
podría ser el ya citado Rafael Riario, quien ya figuraba como titular de San 
Lorenzo in Damaso y patrono de la fundación en estas fechas.51

Desde el punto de vista diplomático, el breve Alias nobis pro parte tua es 
un ejemplo paradigmático de la adaptación de la maquinaria pontificia a las 
iniciativas laicas de devoción. Su estilo combina la retórica pastoral —expresada 
en la invocación a la «querida hija en Cristo»— con el tono imperativo de la 
cancillería, que utiliza verbos como mandamus, statuimus o decernimus para 
conferir fuerza ejecutiva a las decisiones.52

El análisis comparado con otros breves de Julio II revela que la amplitud 
de privilegios concedidos a la cofradía del Cuerpo de Cristo supera la de insti-
tuciones similares. Mientras que los breves destinados a órdenes mendicantes 
solían limitar las indulgencias a fiestas concretas, el texto de Teresa Enríquez 
las extiende «in perpetuum», lo que equivale a una ratificación perpetua del 

Positio super vita. VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 290.
48	 Ibid. Traducción de la autora: «Por tanto, no le sea lícito a persona alguna quebrantar esta página de 

nuestra confirmación, concesión y decreto, ni oponerse a ella con temerario atrevimiento. Quien pre-
suma intentarlo, sepa que incurrirá en la indignación de Dios todopoderoso y de los santos apóstoles 
Pedro y Pablo».

49	 Bruno Katterbach, Inventario dei Registri delle Suppliche…, 94.
50	 VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 290.
51	 Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «Imagen de los Reyes Católicos en la Roma pontifi-

cia…», 259–354.
52	 Roberto Barone, «La confraternita della SS. Concezione di San Lorenzo in Damaso…», 69–135.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

296 Carmen Poblete Trichilet

culto eucarístico.53

El documento reviste asimismo una dimensión política. En él, la monarquía 
hispánica se ve indirectamente reforzada por la actuación de una de sus damas 
más cercanas, que actúa como promotora espiritual en Roma. La devoción eu-
carística de Teresa Enríquez se convierte así en instrumento de representación 
dinástica, al proyectar la piedad castellana en el corazón de la cristiandad.54 La 
referencia a las cofradías «erigidas y por erigir en Castilla y León» confirma que 
el breve no se limita a un reconocimiento individual, sino que sienta las bases 
de una federación de hermandades sacramentales bajo un mismo patronazgo 
espiritual. Esta red, legitimada por Roma, anticipa la estructura que posterior-
mente consolidarían las hermandades eucarísticas de los siglos XVI y XVII.55

Por último, el Alias nobis debe leerse en diálogo con la súplica original. 
Ambas piezas —petición y respuesta— conforman un conjunto documental 
coherente: la súplica articula la iniciativa y el breve la sanciona, sellando con 
autoridad papal el proyecto devocional de Teresa Enríquez. El resultado es la 
institucionalización pontificia del primer movimiento eucarístico laico de ámbito 
hispano, protagonizado por una mujer.56

4. De la súplica al breve pontificio: 
nuevas hipótesis en torno al patronazgo religioso 
de Teresa Enríquez en Castilla y Roma

La lectura conjunta de la súplica presentada por Teresa Enríquez al papa 
Julio II en mayo de 1510 y del breve pontificio Alias nobis pro parte tua permite 
proponer nuevas hipótesis sobre la naturaleza de su patronazgo religioso y su 
proyección entre Castilla y Roma. Ambas piezas, aunque distintas en forma —
una petición privada y su respuesta pública—, conforman un único proyecto 
espiritual y político: la institucionalización del culto eucarístico bajo el amparo 
pontificio y en sintonía con la política confesional de los Reyes Católicos.57

El primer punto de convergencia entre los documentos radica en su ca-
rácter transnacional. En la súplica, Teresa Enríquez define la cofradía romana 
como matriz de una red de hermandades fundadas «en los reinos de Castilla, 
León y Granada», mientras que el breve ratifica y extiende dicha red, equipa-
rando sus privilegios e indulgencias.58 Ambos textos demuestran la existencia 
de una estructura devocional común, articulada bajo un mismo reglamento y 

53	 Felipe Pereda, Imágenes de la discordia. Política y poética de la imagen sagrada…, 247–252.
54	 Amaya Fernández Fernández, Teresa Enríquez, la Loca del Sacramento…, 93–97.
55	 José Roda Peña, Hermandades sacramentales de Sevilla…, 63–70.
56	 Quintín Aldea, «Teresa Enríquez la ‘Loca del Sacramento…», 215–218.
57	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fols. 105r–v; VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae 

Enriquez…, 288–289.
58	 Ibíd.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

297Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

dotada de recursos económicos estables. Como ha señalado Jesús R. Folgado 
García, la cofradía toledana de 1502 constituye el precedente directo de esta 
red devocional, lo que confirma la continuidad entre la fundación hispana y 
su validación pontificia.59 Esta red podría considerarse el antecedente directo 
de las hermandades sacramentales castellanas del siglo XVI, que asumirían el 
doble modelo de observancia eucarística y beneficencia.60

De este modo, la obra de Teresa Enríquez puede interpretarse como un 
intento de trasladar al ámbito curial romano los ideales de reforma religiosa 
impulsados por la monarquía hispánica. En sus fundaciones castellanas —Torri-
jos, Ávila, Granada—, el culto al Sacramento se unía a la asistencia social y al 
mecenazgo artístico; en Roma, la cofradía de San Lorenzo in Damaso reproduce 
el mismo esquema bajo la supervisión de la curia pontificia.61 Esta continuidad 
sugiere que Teresa actuó como mediadora entre la espiritualidad observante 
y la diplomacia pontificia, integrando la experiencia devocional hispana en el 
discurso eucarístico de la Iglesia universal.

Una segunda hipótesis se refiere al valor político del patronazgo femenino. 
La súplica no se limita a solicitar indulgencias; construye una identidad devota 
de alto rango —la nobilis mulieris devota oratrix— que combina humildad y 
autoridad.62 Esta doble condición permitía a Teresa ejercer una forma de poder 
religioso legitimado, al presentar su iniciativa como acto de obediencia al papa 
y de servicio a la cristiandad. El breve confirma este estatus al dirigirse a ella 
con el encabezamiento Dilecta in Christo filia, reservado a los personajes de 
relevancia espiritual o política reconocida.63

El resultado es un tipo de patronazgo híbrido, donde el género y la po-
sición social se convierten en vehículos de mediación entre la monarquía y el 
papado. Este doble registro —devoción y autoridad— se corresponde con el 
modelo de representación femenina que el profesor Felipe Pereda ha descrito 
en el contexto de la religiosidad visual de finales del cuatrocientos.64

La tercera hipótesis apunta a la existencia de una estrategia cultural 
deliberada. La elección de San Lorenzo in Damaso —iglesia cardenalicia de 
Rafael Riario y próxima al Palacio de la Cancillería— no fue casual. En ese 
entorno, Teresa Enríquez halló un espacio de visibilidad dentro del tejido ar-
tístico y diplomático de la Roma de Julio II.65 La fundación eucarística hispana 

59	 Jesús R. Folgado García, «La Institución de la Regla y Hermandad del Santísimo Sacramen-
to…», 205–253.

60	 José Roda Peña, Hermandades sacramentales de Sevilla…52–59; David Sánchez Sánchez, 
«Cofradías sacramentales a principios del siglo XVI…», 177-179.

61	 Amaya Fernández Fernández, Teresa Enríquez, la Loca del Sacramento…, 85–91.
62	 AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105r, ll. 7–8.
63	 Ibid., fol. 105r, l. 1; VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 288.
64	 Felipe Pereda, Imágenes de la discordia. Política y poética de la imagen sagrada…, 247–252.
65	 Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «Imagen de los Reyes Católicos en la Roma pontifi-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

298 Carmen Poblete Trichilet

en un templo emblemático de la corte pontificia debe entenderse como una 
extensión simbólica de la monarquía católica en el centro del orbe cristiano. 
En este sentido, la acción de Teresa Enríquez confirma las observaciones de 
Álvaro Fernández de Córdova Miralles sobre la política simbólica de los Reyes 
Católicos en la Roma pontificia, donde los espacios artísticos y devocionales 
funcionaron como escenarios de legitimación dinástica.66 Su acción proyecta, 
de esta forma, una imagen política de piedad y magnificencia que complementa 
la política de representación emprendida por los Reyes Católicos.67

Desde esta perspectiva, el breve Alias nobis pro parte tua no sólo confirma 
la devoción de una mujer singular, sino que consagra un modelo de patronazgo 
femenino internacional, en el que la religiosidad personal se transforma en 
instrumento diplomático. La combinación de devoción eucarística, beneficencia 
y presencia institucional revela una conciencia teológica y política avanzada, 
alineada con las reformas del clero regular y con la consolidación del Estado 
confesional católico que presentará a sus monarcas como paladines de la cris-
tiandad.68

Finalmente, el conjunto documental examinado permite reinterpretar la 
figura de Teresa Enríquez como precursora de la religiosidad de época moderna, 
al establecer un vínculo directo entre la piedad interior y la acción pública. La 
organización de cofradías mixtas, el uso de recursos económicos propios y la 
búsqueda de legitimación pontificia anticipan comportamientos que, un siglo 
después, caracterizarán el catolicismo tridentino.69 Estas nuevas hipótesis abren 
una línea de investigación que supera la anécdota biográfica: Teresa Enríquez 
no fue sólo la «loca del Sacramento» —apodada así por el mismo Julio II—, 
sino una estratega espiritual que supo inscribir su devoción personal en las 
estructuras del poder eclesiástico y en la geopolítica de la Roma de comienzos 
del siglo XVI de la mano de sus vínculos con la corte Trastámara y de un nu-
trido círculo de colaboradores religiosos de alto perfil en Castilla y en Roma.

5. Conclusiones
El estudio de la súplica presentada por Teresa Enríquez al papa Julio II en 

mayo de 1510 y del breve pontificio Alias nobis pro parte tua permite reconside-
rar la dimensión religiosa y política de su actuación en un contexto de intensas 
transformaciones devocionales. Ambos documentos revelan la madurez de un 
proyecto eucarístico que trasciende el marco local castellano para insertarse 
en el horizonte universal de la Iglesia romana.

cia…», 259–354.
66	 Ibíd., 272–275.
67	 Quintín Aldea, «Teresa Enríquez la “Loca del Sacramento”…», 215–218.
68	 Álvaro Fernández de Córdova Miralles, «El Papado y la Monarquía hispánica bajo los Reyes 

Católicos…», 147–172.
69	 Amaya Fernández Fernández, Teresa Enríquez, la Loca del Sacramento…, 93–97.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

299Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

El examen conjunto de estas fuentes permitiría afirmar que Teresa Enrí-
quez no fue una figura aislada ni un ejemplo sobresaliente de piedad femenina, 
sino una mediadora consciente entre la espiritualidad hispana y la autoridad 
pontificia. Su súplica y el breve que la confirma articulan una forma nueva de 
patronazgo, en la que la devoción al Sacramento se une a la acción social, la 
diplomacia y la representación simbólica del poder. De este modo, su obra enlaza 
la religiosidad observante de Castilla con los modelos de institucionalización 
curial que preludian el catolicismo postridentino.

Asimismo, la iniciativa de Teresa Enríquez se inscribe en el marco político 
de la monarquía católica y en la proyección romana de sus agentes espirituales. 
La cofradía del Santísimo Cuerpo de Cristo en San Lorenzo in Damaso —fundada 
y sostenida por ella— fue una extensión visible de la monarquía hispánica en 
Roma, y su regulación mediante breve pontificio refleja la estrecha conexión 
entre devoción y diplomacia. En ese cruce de ámbitos se halla el valor singular 
de su acción: haber convertido un impulso personal en instrumento de repre-
sentación religiosa y cultural de su tiempo.

En el plano historiográfico, los documentos analizados completan la 
imagen de Teresa Enríquez ofrecida por la literatura tradicional, añadiendo 
la perspectiva institucional y curial que faltaba en su perfil. Su caso permite 
observar la emergencia de un modelo de patronazgo femenino transnacional, 
respaldado por el papado y alineado con la política confesional castellana. Este 
hallazgo invita a replantear el papel de las mujeres nobles en la configuración 
de redes religiosas europeas a comienzos del siglo XVI.

Por último, las fuentes presentadas —la súplica y el breve—, editadas y 
contextualizadas, ofrecen un testimonio inédito del proceso por el cual la piedad 
laica se transformó en acción diplomática y mecanismo de reforma eclesiástica. 
Teresa Enríquez aparece, así, no sólo como promotora de la adoración euca-
rística, sino como artífice de un diálogo entre Castilla y Roma que anticipa la 
sensibilidad religiosa de la modernidad católica. Su figura, situada entre la Fe 
y el gobierno, entre la contemplación y la política, encarna el espíritu de una 
época que buscó en la Eucaristía la expresión más alta de comunión y poder.

Bibliografía

Documentos de archivo
AAV, Registra Brevium Iulii II, vol. I, fols. 388r–v.
AAV, Reg. Suppl. 1347, fol. 105ryv.

Bibliografía
Aldea, Quintín. «Teresa Enríquez, la “Loca del Sacramento”». En Política y reli-

gión en los albores de la Edad Moderna, 215–218. Madrid: Real Academia 
de la Historia, 1999.

Azcona, Tarsicio de. «La reforma religiosa y la confesionalidad católica en el 
reinado de Isabel I de Castilla». Carthaginesia 31 (2015): 11–136.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

300 Carmen Poblete Trichilet

Barone, Roberto. «La confraternita della SS. Concezione di San Lorenzo in 
Damaso di Roma». Archivio della Società Romana di Storia Patria 126 
(2003): 69–135.

Bayle, Constantino. La Loca del Sacramento. Doña Teresa Enríquez. Madrid: 
Razón y Fe, 1922.

Castro y Castro, Manuel de. Teresa Enríquez, la «Loca del Sacramento» y Gutierre 
de Cárdenas. Toledo: Diputación de Toledo, 1992.

Castro y Castro, Manuel de. «Confesores franciscanos en la corte de los Reyes 
Católicos». Archivo Iberoamericano 34 (1974): 55-126.

Catecismo de la Iglesia Católica. Ciudad del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 
1992.

Fernández de Córdova Miralles, Álvaro. «El Papado y la Monarquía hispánica 
bajo los Reyes Católicos: los ámbitos de análisis y desarrollos historiográ-
ficos». Intus-Legere Historia 16, no. 1 (2022): 147–172.

Fernández de Córdova Miralles, Álvaro. «Imagen de los Reyes Católicos en la 
Roma pontificia». En la España Medieval 28 (2005): 259–354.

Fernández Fernández, Amaya. Teresa Enríquez, la Loca del Sacramento. Madrid: 
Biblioteca de Autores Cristianos, 2001.

Folgado García, Jesús R. «La Institución de la Regla y Hermandad del Santísi-
mo Sacramento de Teresa Enríquez, dama real de los Reyes Católicos, en 
la Catedral de Toledo. Un escrito de 1502 en la Houghton Library de la 
Universidad de Harvard». Anthologica Annua 70 (2023): 205–253.

Folgado García, Jesús R. «Nominatissima urbs Granate: The Cultural Clash be-
tween Islam and Christianity after the Capitulation of the Nasrid Kingdom 
and Its Repercussions on the Arts». Religions 14 (2023): 873.

Katterbach, Bruno. Inventario dei Registri delle Suppliche. Città del Vaticano: 
Biblioteca Apostolica Vaticana, 1932.

Katterbach, Bruno. Inventario dei Brevi di Giulio II. Città del Vaticano: Archivio 
Apostolico Vaticano, 1935.

López de Carvajal, Bernardino. La conquista de Baza. Edición de Carlos de 
Miguel Mora. Granada: Universidad de Granada, 1995.

Pereda, Felipe. Imágenes de la discordia. Política y poética de la imagen sagrada 
en la España del cuatrocientos. Madrid: Marcial Pons, 2007.

Ratzinger, Joseph (Benedicto XVI). Manual de indulgencias. Madrid: Biblioteca 
de Autores Cristianos, 2006.

Roda Peña, José. Hermandades sacramentales de Sevilla. Sevilla: Guadalquivir, 
1996.

Sánchez Sánchez, David. «Cofradías sacramentales a principios del siglo XVI 
como reflejo de la devoción eucarística tardomedieval». Specula. Revista 
de Humanidades y Espiritualidad 3 (2022): 171-191.

Val Valdivieso, María Isabel. «La política exterior de la monarquía castella-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

301Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

no-aragonesa en la época de los Reyes Católicos». Investigaciones históricas: 
época moderna y contemporánea 16 (1996): 11-28.

VV. AA. Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez Christifidelis 
laicae et magistrisfamilias (1456–1529). Positio super vita, virtutibus et 
fama sanctitatis. Roma: Nova Res, 2018.

Yarza Luaces, Joaquín. Los Reyes Católicos. Paisaje artístico de una monarquía.
Madrid: Nerea, 1995 (1ª ed. de 1993).

Apéndice documental

Nota editorial
Las transcripciones que siguen proceden del documento conservado en el 

Archivio Apostolico Vaticano, serie Registra Supplicationum, Reg. Suppl. 1347, 
fols. 105r–v, y del breve pontificio Alias nobis pro parte tua, publicado como 
documento n.º 6 en VV. AA., Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae 
Enriquez, christifidelis laicae et magistris familiarum (1456-1529). Positio super 
vita, virtutibus et fama sanctitatis (Roma: Nova Res, 2018), pp. 288–290.

Ambos textos se presentan en latín curial. Se han expandido las abreviatu-
ras entre corchetes [ ], regularizado las grafías u/v e i/j, y se han numerado las 
líneas en el caso del documento inédito de la súplica (Apéndice I) para facilitar 
la referencia. Las lagunas o deterioros se indican como […] o [lacuna, ca. x ll.]. 
Las notas críticas se agrupan al final de cada documento.

APÉNDICE I
Súplica de Teresa Enríquez al Papa Julio II

AAV, Registra Supplicationum 1347, fols. 105r–v

Nota editorial
Edición diplomática del documento conservado en el Archivo Apostólico 

Vaticano, serie Registra Supplicationum, Reg. Suppl. 1347, fols. 105r–v.
Súplica presentada ante la Sede Apostólica por Teresa Enríquez de Alva-

rado, noble castellana, con fecha 27 de mayo de 1510.

FOL. 105r
INTITULATIO

1  Reverendo Pater Exposito alias S[anctitas] V[estra] pro parte devotae 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

302 Carmen Poblete Trichilet

oratricis vestrae Theresiae Enriquez,70

2  relictae quondam Gutterii de Cardenas, praeceptoris maioris militiae 
Sancti Jacobi de Spata,

3  ordinis Sancti Augustini, domicellae Toletanae dioecesis, ac devotorum 
et oratorum vestrorum

4  guardianorum et confratrum confraternitatis sive Societatis Sacratis-
simi Corporis Christi

5  in ecclesia Sancti Laurentii in Damaso de Urbe per eandem Theresiam 
institutae.71

NARRATIO

6  Quod alias ipsa Theresia pro debita veneratione tanti Sacramenti unam 
aliam Confraternitatem

7  sub invocatione eiusdem Sacratissimi Corporis Christi in Regnis Cas-
tellae et Legionis

8  ordinandat seu instituit et illi pro dote redditus annuos trium millium 
ducatorum assignaverat,72

9  et ex eisdem redditibus condecentem mercedem deputaverat pro duobus 
presbyteris qui per civitates,

10  oppida et alia loca Castellae, Legionis, Granatae et aliorum Hispaniae 
regnorum parochiales ecclesias visitarent,73

11  ut ubi ipsum Sacratissimum Corpus reperirent in loco minus decenti 
repositum,

12  unum sacrarium seu tabernaculum pro repositione dicti Corporis 
Christi expensis

13  dictae Confraternitatis refici et aedificari facerent, et pro conserva-
tione Capellae

14  dictae Confraternitatis in praefata ecclesia Sancti Laurentii et ipsius 
confratres meridi ecclesiae

70	 Rubr. sup.: «Theresia Henrici de Cardenas»— Rúbrica superior del registro que identifica a 
la suplicante como “Theresia Henrici de Cardenas”.

71	 Per eamdem Theresiam institute: lectio confirmata. — La expresión «per eamdem Theresiam 
institute» confirma que la cofradía de San Lorenzo in Damaso fue fundada por la propia 
Teresa Enríquez.

72	 Assignauerat: abbrev. «assignau» expansum. — La forma assignauerat procede de la abreviatura 
«assignau», desarrollada en la transcripción.

73	 Visitaret: correctum ex «visitarent»; rasura levis conspicua. — El verbo presenta corrección sobre 
raspado mínimo (de visitarent a visitaret), señalada en la tradición manuscrita.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

303Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

15  conservatione plura bona propriis pecuniis in dicta Urbe donandat 
et assignaverat.

16  Et quod intendebat unam domum et apud ipsam domum unam ec-
clesiam in qua ipsi confratres

17  dictae Confraternitatis in dictis Regnis institutae missas et alia divina 
officia celebrari

18  facere possent, construi et aedificari facere S[anctitas] V[estra] The-
resiae et guardianorum praefatorum

19  in ea parte supplicationibus inclinata, necnon consideratione devoti 
fratris venerabilis Raphaëlis,

20  episcopi Portuensis, S[anctitatis] V[estrae] camerarii, qui praedictam 
ecclesiam Sancti Laurentii

21  ex concessione et dispensatione apostolica in commendam obtinet,
22  et super hoc supplicam institutionem dictarum Confraternitatum in 

ecclesia Sancti Laurentii
23  et dictis Regnis institutam ac bonis et mercedibus habendis assigna-

tam approbavit et confirmavit,
24  ipsiusque Theresiae in eius dominio bonis et haereditatibus succes-

soribus et praefatis
25  Confraternitatibus in dictis Regnis institutis ac bonorum et mercedis 

habendae assignatione
26  ullo umquam tempore immutari inhibuit et irritum decrevit, eisdem-

que duobus et aliis presbyteris
27  ad visitandas ecclesias deputatis, rectores parochialium ecclesiarum 

quovis fructus sufficientes
28  pro sacrario pro ipso Sacratissimo Corpore Christi reponendo facienda 

denunciandi ordinariis locorum,
29  ut eos regerent, ad condicens Sacramentum instruendi facultatem 

concessit,
30  et omnibus fructibus dictarum Confraternitatum et aliis confratribus 

Hispaniae ut Romae
31  qui ipsum Sacratissimum Sacramentum infirmus et aegrotus et alias 

ad ecclesiam accedere non valent
32  pro illius receptione defertur interfuerint et candelis et luminaribus 

associaverint,
33  decem, qui vero sine luminaribus associaverint, quinque annos et 

totidem quadragenas,
34  et in mortis articulo plenariam omnium peccatorum suorum remis-

sionem illis vero
35  qui ecclesiam per ipsam Theresiam pro dicta Confraternitate in dictis 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

304 Carmen Poblete Trichilet

Regnis instituta construendam
36  in Conceptionis Beatae Mariae Virginis et Sancti Jacobi Apostoli 

festivitatibus
37  a primis vesperis usque ad occasum solis inclusive devote visitaverint
38  et manus adiutrices porrexerint viginti annos et totidem quadragenas
39  de iniunctis ipsis poenitentiae in Domino nostro relaxare, ac singulis 

confratribus
40  dictae Confraternitatis in dictis Regnis institutae praesentibus et 

futuris confessio alter.74

FOL. 105v
PETITIO

1  in forma in quinterno [Camere] Apostolicae descripta de omnibus et 
singulis qui in domo

2  sive hospitali dictae Confraternitatis in dictis Regnis institutae decesserint,
3  seu qui a primis vesperis usque ad secundas vesperas festi ipsius Sa-

cratissimi Corporis Christi
4  ecclesiam dictae Confraternitatis dictorum Regnorum construendam, 

postquam constructa fuerit,
5  subsequenti tempore expresse visitaverint et manus adiutrices porrexe-

rint, plenariam remissionem.75

6  Ac quod singuli confratres dictae Confraternitatis dictorum Regnorum 
eorumque officiales et servitores,

7  ac in ipsa domo decedentes, quibusvis presbyteris saecularibus vel 
regularibus confiteri

8  et ipsius Sacratissimi Corporis ac Extremae Unctionis sacramenta 
suscipere et eis administrari,

9  et in ipsa ecclesia sepeliri et ad sepulturam adduci possint, sine praeiu-
dicio parochialium,

10  concessit et indulsit, ut administrari bona dictarum Confraternitatum 
ne in alios usque dispensationem

74	 Confessio alter: probabiliter abbrev. «confessionis alterius facultas»; lectio dubia. — Es probable 
que se trate de una abreviatura de confessionis alterius facultas, aunque la lectura no es plenamente 
segura.

75	 L. 5: Punctum rubrum in margine ad clausulam indulgentiae signandam. — En el original, un 
punto rojo en el margen marca el pasaje donde se concede la indulgencia ligada a la visita 
en las festividades indicadas.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

305Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

11  vel subtraherentur, excommunicationis sententiam incurrerent, de-
crevit ac praeterea

12  ad quaeque loca Regnorum Hispaniae et Portugalliae extendit.76

13  Praetendit Theresia quod in quadam Capella in qua divina officia 
celebrantur seu decantantur

14  ipsum Corpus Dominicum cum debita veneratione et honore conser-
vari facere possit,

15  concessit et indulsit certis et de super executoribus deputatis.77

16  Prout in litteris S[anctitatis] V[estrae] de super confectis quae tran-
sumptae sunt ex originalibus,

17  ad habendum voluit et quaeri tenetur plene, cum autem post tempore 
quo super praemissis

18  S[anctitati] V[estrae] supplicandum fuit, propter inaduertentiam 
procurantis expeditionem,

19  praesenti S[anctitati] V[estrae] expositum fuerit ipsam Theresiam 
dictam Confraternitatem in dictis Regnis

20  tam iure instituisse quam dictos annuos redditus assignasse, cum in 
ipsa Confraternitate

21  tum in dictis Regnis instituta sit. Et quia praefata Theresia oratrix 
de facto investire non potuit

22  ubi emere posset bona tanti redditus et de tanta quantitate quantam 
ipsa Theresia bonis suis

23  propriis assignavit dictae Confraternitati in dictis Regnis imperare,
24  et illius confratribus bona propria ex quibus annui redditus duorum 

milium
25  sexcentorum quinquaginta sex et denariorum partem ex tribus dictis 

auri, parum plus vel minus,
26  percipere possit annuatim donet dictam summam in aliis praediis et 

possessionibus eidem
27  Confraternitati assignaverit. Et dicta Confraternitas bona assignata 

possidet,
28  et si quid deficeret usque ad dictam summam in praedictis litteris 

S[anctitatis] V[estrae] expressam,
29  ipsa Theresia intendit supplere. Quod dicta Confraternitas pro prae-

76	 Extendit: scriptum in margine inferiore. — La cláusula por la que la súplica se extiende a «Reg-
norum Ispaniae et Portugalie» se prolonga hacia el margen inferior, con tinta ligeramente 
más parda.

77	 L. 15: Executoribus: abbrev. «exec.» expansum. — La palabra executoribus aparece abreviada como 
exec. en el original y aquí se expande.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

306 Carmen Poblete Trichilet

missis exequendis
30  in redditibus annuis summam praedictam in praedictis litteris ex-

pressam annis singulis
31  percipere possit. Et quia propterea ab aliquibus descriptum haberi 

praetenderetur dubitaretur
32  super litteris S[anctitatis] V[estrae], dicta Theresia contestavit propterea
33  tam pium et sanctum opus retardari; in praemissis oportune provi-

deri quaesivit.
34  Litteras igitur S[anctitatis] V[estrae] cum omnibus et singulis praemissis
35  et aliis in eis contentis valere plenamque roboris firmitatem obtinere 

debere,
36  omnibus et per viam parium ac si ipsa Theresia oratrix dictas Con-

fraternitates in dictis Regnis
37  institutas et immo praedictas dotare intendisset, expressit. Et S[anc-

titas] V[estra] tam tunc
38  institutam dictam Confraternitatem in dicta ecclesia Sancti Laurentii 

et illi assignata bona
39  approbasset et confirmasset et alia praemissa, postquam dicta The-

resia aliam Confraternitatem
40  in huiusmodi Regnis instituisset et dotasset, ut praefertur,
41  imo et formam in dictis ac conditionibus in dictis litteris expressis 

concessisse,
42  statuisset et decrevisset decorare ac concedere et indulgere dignemini 

de gratia speciali,
43  non obstantibus praemissis ac constitutionibus apostolicis ac omnibus 

aliis quae S[anctitati] V[estrae]
44  praefatis litteris voluit non obstantibus ceterisque gratiis quibuscumque
45  cum clausulis opportunis et consuetis fiat, ut petitur.78

CONCLUSIO

46  Et cum absolutione a censuris ad effectum, et cum decreto concessi 
et indulti de et pro

47  omnibus praedictis perpetuo, et quae maioris tenoris haberi praedicta 
aliorumque

78	 «Fiat vt petitur»: formula curialis typica pro resolutione favente. — Fórmula curial típica que indica 
la concesión favorable de lo solicitado.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

307Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

48  praemissorum et carta nostra mercedis fieri posset in litteris et per 
breve S[anctitatis] V[estrae],

49  fiat.
50  Datum Romae, apud Sanctum Petrum, sexto Kalendas [vel Idus] 

Junii, anno séptimo.79

APÉNDICE II
Breve Alias nobis pro parte tua (Julio II, 27 de mayo de 1510).

Nota editorial
Edición diplomática del breve Alias nobis pro parte tua, documento n.º 6 

recogido en VV. AA., Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae En-
riquez, christifidelis laicae et magistris familiarum (1456-1529). Positio super 
vita, virtutibus et fama sanctitatis (Roma: Nova Res, 2018), pp. 288–290.

El texto recoge la respuesta del papa Julio II a la súplica de Teresa En-
ríquez, confirmando la erección de la cofradía del Santísimo Sacramento en 
San Lorenzo in Damaso y sus homólogas en Castilla y León, y otorgando in-
dulgencias y privilegios.

[p. 288]
INTITULATIO

IULIUS PP. II dilectae in Christo filiae Theresiae Henriquez, salutem et 
apostolicam benedictionem.80

Alias nobis pro parte tua et dilectorum filiorum guardianorum et confra-
trum confraternitatis seu societatis Corporis Christi in ecclesia Sancti Laurentii 
in Damaso de Urbe per te institutae exposito quod alias tu pro debita venera-
tione tanti Sacramenti unam aliam confraternitatem sub invocatione eiusdem 
Sacratissimi Corporis Christi in regnis Castellae et Legionis ordinaveras.81 Seu 
statueras et illi pro dote redditus annu[os] trium millium ducatorum assigna-
veras, ac ex eisdem redditibus condecentem mercedem deputaveras pro duobus 
presbyteris qui per civitates, oppida et alia loca Castellae, Legionis, Granatae 
et aliorum Hispaniae regnorum parochiales ecclesias visitarent et, ubi ipsum 

79	 Datatio finalis: «Datis Romae apud Sanctum Petrum sexto kalendas junii anno séptimo»— La da-
tación «Roma, San Pedro, sexto kalendas iunii, anno séptimo» corresponde al 27 de mayo de 1510, 
coincidente con el breve pontificio de respuesta.

80	 Rubr. sup.: Alias nobis pro parte tua. Theresiae Henriquez. — Rúbrica superior del documento 
con el encabezamiento «Alias nobis pro parte tua. Theresiae Henriquez».

81	 L. 5: ordinaveras sic; scriptura continua. — Se lee «ordinaveras», escrito sin separación entre 
palabras, en escritura continua.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

308 Carmen Poblete Trichilet

Sacratissimum Corpus reperirent in loco minus decenti repositum, unum sacra-
rium seu tabernaculum pro repositione dicti Corporis Christi expensis dictae 
confraternitatis refici et reaedificari facerent.82

Et pro conservatione capellae dictae confraternitatis in praedicta ecclesia 
Sancti Laurentii,

et ipsius confraternitatis in eadem ecclesia plura bona propriis pecuniis in 
dicta Urbe empta donaveras et assignaveras, et quod intendebas unam domum 
et apud ipsam domum unam ecclesiam in qua ipsi confratres dictae confrater-
nitatis in dictis regnis institutae missas et alia divina officia celebrari facere 
possent, construi et aedificari facere.

EXPOSITIO

Nos tunc tuis et guardianorum praefatorum in ea parte supplicationibus 
inclinati, necnon consideratione venerabilis fratris nostri Raphaëlis episcopi 
Portuensis, camerarii nostri, qui praedictam ecclesiam Sancti Laurentii ex 
concessione et dispensatione apostolica in commendam obtinet, et super hoc 
nobis humiliter supplicantis, institutionem dictarum confraternitatum in ecclesia 
Sancti Laurentii et dictis regnis institutarum ac bonorum et mercedis huiusmodi 
assignationem approbavimus et confirmavimus.83 Tuisque in dominio bonis et 
haereditate tua successoribus 

[p. 289]

ut praefatam confraternitatem in dictis regnis institutam ac bonorum 
et mercedis huiusmodi assignationem ullo unquam tempore non immutarent 
inhibuimus ac irritum et inane decrevimus quidquid attemptari in contrarium 
contingeret. Eisdemque duobus et aliis presbyteris ad visitandas huiusmodi ec-
clesias deputatis, rectores parochialium ecclesiarum, quarum fructus sufficeret 
pro sacrario pro ipsius Sacratissimi Corporis Christi repositione facienda, denun-
ciandi ordinariis locorum ut eos cogerent ad condecens sacrarium construendum, 
facultatem concessimus.84 Et omnibus fratribus dictarum confraternitatum et 
aliis christifidelibus regnorum Hispaniae et Romanae urbis, qui quando ipsum 
Sacratissimum Sacramentum infirmis et aegrotantibus et alias ad ecclesiam 
accedere non valentibus pro illius receptione deferretur, interessent et cum 

82	 L. 10: «refici et reaedificari»— rasura mínima en «reaedificari». — El copista corrigió ligeramente 
la palabra reaedificari, donde se aprecia una leve rasura del pergamino.

83	 L. 20: «approbavimus et confirmavimus» sublineatum rubro. — Las palabras approbavimus et 
confirmavimus aparecen subrayadas en tinta roja, posiblemente por el revisor o notario de registro.

84	 L. 26: «denunciandi» expansum ex «denunc»— La abreviatura «denunc» se ha desarrollado como 
denunciandi.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

309Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

candelis et luminaribus associarent, decem, qui vero sine luminaribus simili-
ter associarent, quinque annos et totidem quadragenas, et in mortis articulo 
plenariam omnium peccatorum suorum remissionem concessimus.85

PETITIO

Illis vero qui ecclesiam per te pro dicta confraternitate in dictis regnis ins-
titutam conservandam, in Conceptionis Beatae Mariae Virginis et Sancti Jacobi 
Apostoli festivitatibus a primis vesperis usque ad occasum solis inclusive devote 
visitarent et pro praemissis manus adiutrices porrigerent, viginti annos et totidem 
quadragenas de iniunctis eis poenitentiis misericorditer in Domino relaxavimus, 
ac singulis confratribus dictae confraternitatis in dictis regnis institutae, tunc 
praesentibus et futuris, ut confessorem idoneum iuxta formam in quinterno Can-
cellariae Apostolicae descriptam eligere possent, necnon omnibus et singulis qui 
in domo sive hospitali dictae confraternitatis in dictis regnis institutae decesserint, 
seu qui a primis vesperis usque ad secundas vesperas festi ipsius Corporis Christi 
ecclesiam dictae confraternitatis dictorum regnorum conservandam postquam 
constructa foret sub certo modo tunc expresso visitarent et manus adiutrices 
porrigerent similiter plenariam remissionem, ac quod singuli confratres dictae 
confraternitatis dictorum regnorum eorumque officiales, familiares et servitores, 
ac in ipsa domo decedentes, quibusvis presbyteris saecularibus vel regularibus 
confiteri et ipsius Sacratissimi Corporis et Extremae Unctionis sacramenta sus-
cipere et eis ministrari et in ipsa ecclesia sepeliri et ad sepulturam admitti sine 
praeiudicio iurium parochialium possent, concessimus et indulsimus.

Et administrantes bona dictarum confraternitatum si in alios usus dispen-
sarent vel subtraherent, excommunicationis sententiam incurrerent decrevimus, 
ac praemissa ad quaecumque loca regnorum Hispaniarum et Portugalliae 
extendimus, et tibi, quod in quadam capella in qua divina officia celebrantur 
seu decantantur, ipsum Corpus Dominicum cum debita veneratione et honore 
conservari facere posses, concessimus et indulsimus, certis etiam desuper exe-
cutoribus deputatis, prout in dictis litteris nostris desuper confectis, quarum 
transumptis originalibus fidem adhiberi voluimus, plenius continetur.86

SANCTIO

Cum autem, sicut nobis nuper exponi fecisti, tempore quo super praemissis 
nobis supplicatum fuit, per inadvertentiam procurantis expeditionem praemis-

85	 L. 30: clausula indulgentiae marginalis, punctis rubricatis. — La cláusula de indulgencia fue 
destacada en el margen izquierdo mediante puntos rojos.

86	 L. 53: «plenius continetur»— clausula typica de executione litterarum. — Expresión típica de las 
fórmulas curiales que aluden a la ejecución y autenticidad de las letras apostólicas.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

310 Carmen Poblete Trichilet

sorum expositum nobis fuit quod tu dictam confraternitatem in ipsis regnis 
institueras et redditus dictos annuos assignaveras, tamen ipsa confraternitas 
tunc in dictis regnis per te instituta et redditus praefati assignati non fuissent,

[p. 290]

sed intentionis tuae erat dictam confraternitatem in dictis regnis instituere 
et redditus praedictos annuos perpetuo assignare, et tunc praedicta confrater-
nitas in dictis regnis instituta sit, et quia tu de facili invenire non potuisti ubi 
emere posses bona tanti redditus et in tanta quantitate, tu ex bonis tuis propriis 
assignaveris dictae confraternitati in dictis regnis institutae, et illis confratribus 
bona propria ex quibus annui redditus duorum millium sexcentorum sexaginta 
sex ducatorum auri, parum plus vel minus, percipi possunt annuatim, donec 
dictam summam in aliis terris et possessionibus eidem confraternitati assigna-
veris, et dicta confraternitas bona assignata possideat, et etiam si quid defuerit 
usque ad dictam summam in praedictis nostris litteris expressam, annis singulis 
percipere possit, et quia forsan ab aliquibus de subreptione litterarum praedic-
tarum dubitaretur, nobis humiliter supplicari fecisti ut ne propterea tam pium 
et sanctum opus retardaretur.

In praemissis oportune providere de benignitate apostolica dignaremur, 
nos igitur ut ea quae divinum cultum et animarum salutem concernunt voti-
vum sortiantur effectum, nostrae sollicitudinis parte libenter impartientes, 
huiusmodi supplicationibus inclinati volumus et auctoritate apostolica tenore 
praesentium concedimus atque decernimus quod litterae nostrae praedictae 
cum omnibus et singulis praemissis et aliis in eis contentis valeant plenamque 
roboris firmitatem obtinere debeant in omnibus et per omnia perinde ac si in 
eisdem litteris quod tu dictam confraternitatem in dictis regnis instituere et 
modo praemisso dotare intendebas expressum fuisset, et nos iam tunc insti-
tutam confraternitatem in dicta ecclesia Sancti Laurentii et illi assignata bona 
approbassemus et confirmavissemus.87

87	 L. 78: «confirmavissemus» non «confirmassemus» — Se confirma la lectura «confirmavissemus» y 
no «confirmassemus», diferencia que obedece a la grafía curial. 

 	 En el texto original del Archivo Apostólico Vaticano (AAV, Registra Brevium Iulii II, vol. I, fols. 
388r–v) sigue la fórmula de sanción habitual de los breves pontificios: «Nulli ergo omnino hominum 
liceat hanc paginam nostrae confirmationis, concessionis et decreti infringere vel ei ausu temerario 
contraire. Si quis autem hoc attentare praesumpserit, indignationem omnipotentis Dei et beatorum 
Petri et Pauli apostolorum eius se noverit incursurum». Esta cláusula, omitida por los editores de la 
Positio super vita (VV. AA., Beatificationis et canonizationis servae Dei Teresae Enriquez…, 290), 
confiere al breve pontificio fuerza jurídica plena y perpetua.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.11 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 285-311

311Estudio de una súplica inédita de Teresa Enríquez al Papa Julio II 
en 1510

CONCLUSIO

Et alia praemissa postquam tu aliam confraternitatem in huiusmodi regnis 
instituisses et dotasses ut praefertur modo et forma ac conditionibus in dictis 
litteris expressis concessissemus, statuissemus et decrevissemus. Non obstantibus 
praemissis ac constitutionibus et ordinationibus apostolicis necnon omnibus illis 
quae in dictis litteris voluimus non obstare ceterisque contrariis quibuscumque.

Datum Romae apud Sanctum Petrum sub annulo piscatoris die XXVII Maii 
Millesimo quingentesimo decimo, pontificatus nostri anno séptimo.88

88	 Datatio: 27 maio 1510, an. VII pontificatus Iulii II; correspondet cum data in margine regesti. — La 
fecha «27 de mayo de 1510, año séptimo del pontificado de Julio II» coincide con la anotación 
marginal del registro.





ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12

313ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

Recibido: 17 de noviembre de 2025 
Aceptado: 26 de noviembre de 2025

A la manera de Roma. 
La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción*

In the Manner of Rome: 
The Veronica of Jaén, the Relic and the Devotion

Come a Roma. 
La Veronica di Jaén, la reliquia e la devozione

Felipe Serrano Estrella
Universidad de Jaén

Jaén, España
festrell@ujaen.es 

https://orcid.org/0000-0003-0994-5396

RESUMEN: La necesidad de legitimar 
la Verónica de Jaén condujo a que se 
tomara como referente la custodiada en 
Roma. La historiografía de la primera 
mitad del siglo XVII, encabezada por 
Juan de Acuña del Adarve, con sus 
Discursos de las effigies y verdaderos 
retratos non manufactos del Santo Rostro 
y Cuerpo de Christo (1637), incidió y 
estructuró sólidamente esta filiación. 
No obstante, ya se había planteado el 
mismo origen para las dos reliquias 
y su carácter de imágenes realizadas 
sin intervención humana. El programa 
iconográfico de las capillas que las cus-
todiaban, las ceremonias de ostensión 
o la difusión de copias, las llamadas 

ABSTRACT: The need to authenticate 
the Veronica of Jaén led to the one kept 
in Rome being taken as a point of refer-
ence. The historiography of the first half 
of the seventeenth century, headed by 
Juan de Acuña del Adarve with his Dis-
cursos de las effigies y verdaderos retratos 
non manufactos del Santo Rostro y Cuer-
po de Christo (1637), stressed and solidly 
argued this relationship. However, the 
notion that the two relics shared the 
same origin and were images produced 
without human agency had already 
been proposed. The iconographic pro-
gramme of the chapels that housed 
them, the ostension ceremonies and 
the dissemination of copies, the so-

*	 El presente trabajo es fruto de la estancia de investigación obtenida en el programa de «Estancias 
de personal docente y/o investigador senior en centros extranjeros 2023», desarrollada en el Centro 
di Studi sulla Cultura e l’Immagine di Roma (abril-junio de 2025) y del Proyecto «La Verónica de 
Jaén en el contexto de una devoción universal», Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades 
(PID2023-152633NB-I00). Todo ello en el marco del Grupo de Investigación «Arquitecto Vandelvira» 
(HUM-573) de la Universidad de Jaén.

mailto:festrell@ujaen.es


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

314 Felipe Serrano Estrella

1. Introducción
La existencia de tres copias del rostro impreso en el velo de la Verónica po-

sibilitó que tres ciudades, Jerusalén, Roma y Jaén, pudieran conservar tan valioso 
achiropita y atraer a miles de peregrinos necesitados de su contemplación (fig. 1). 
La memoria de la primera se pierde pronto en el tiempo y, durante la Edad Media, 
es la copia romana la que adquiere un gran protagonismo, especialmente en el 
contexto de los años santos, a partir de 1300.1 En el caso de Jaén, su llegada a la 
ciudad, no sin controversia, se sitúa en la segunda mitad del siglo XIV y, a me-
diados de la centuria siguiente, ya era una de las grandes protagonistas del mapa 

1	 Sobre las copias del velo de la Verónica, véase la reflexión de Felipe Pereda Espeso, «La Santa Faz 
de Cristo y la Verónica», en El griego de Toledo. Pintor de lo visible y lo invisible, ed. por Fernando 
Marías (Madrid: Fundación El Greco 2014, 2014), 211-215. En cuanto a la ubicación de la reliquia 
romana en la vieja basílica y en la nueva, son de notable interés los trabajos de Antonella Ballardini, 
«L’altare del Volto Santo nell’antico San Pietro», en Da San Pietro in Vaticano. La tavola di Ugo 
di Carpi per l’altare del Volto Santo, ed. por Simona Turriziani y Pietro Zander (Génova: Sagep, 
2022), 20-49 y Simona Turriziani y Pietro Zander, «L’ostensione del Volto Santo: storia e devozione 
tra antica e nuova basilica», en Da San Pietro in Vaticano. La tavola di Ugo di Carpi per l’altare 
del Volto Santo, 50-65, que parten del Opusculum de sacrosancto Veronicae sudario ac lancea, qua 
Salvatoris nostri Iesu Christi latus patuit, in Vaticana basilica máxima veneratione asservatis de 
Giacomo Grimaldi. 

RIASSUNTO: La necessità di legittimare la Veronica di Jaén portò a prendere 
come riferimento quella custodita a Roma. La storiografia della prima metà del 
XVII secolo, guidata da Juan de Acuña del Adarve, con i suoi Discursos de las 
effigies y verdaderos retratos non manufactos del Santo Rostro y Cuerpo de Christo 
(1637), influì e strutturò solidamente questa filiazione. Tuttavia, era già stata 
ipotizzata la stessa origine per entrambe reliquie e la loro natura d’immagini 
realizzate senza intervento umano. Il programma iconografico delle cappelle 
dove erano custodite, le cerimonie di ostensione o la diffusione di copie, le 
cosiddette “verónicas”, mostravano numerosi punti in comune in riferimento 
al culto e alla devozione ai ritratti di Cristo custoditi sia a Jaén che a Roma.

PAROLE CHIAVE: Jaén, Roma, reliquie, Verónica, Volto Santo, Età Moderna, 
Juan de Acuña del Adarve e Giacomo Grimaldi.

verónicas, también mostraron numero-
sos puntos en común en referencia al 
culto y devoción a los retratos de Cristo 
custodiados en Jaén y Roma. 

PALABRAS CLAVE: Jaén, Roma, re-
liquias, Verónica, Santo Rostro, Edad 
Moderna, Juan de Acuña del Adarve 
y Giacomo Grimaldi.

called veronicas, also showed many 
points in common regarding the cult 
and devotion of the portraits of Christ 
kept in Jaén and Rome.

KEYWORDS: Jaén, Rome, relics, Ve-
ronica, Holy Face, Modern Ages, Juan 
de Acuña del Adarve and Giacomo 
Grimaldi. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

315A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

devocional de la península ibérica. De hecho, la fuerte identidad que generó en 
la ciudad se podría equiparar con la existente en otros enclaves que custodiaban 
importantes reliquias como Santiago de Compostela, Oviedo y Daroca; la primera, 
con el cuerpo del apóstol; la segunda, con el Santo Sudario de Cristo y la tercera, 
con los Sagrados Corporales.2 La reliquia de Jaén tuvo muy presente a la romana 
y se consideró a su mismo nivel. En el presente trabajo analizaremos los puntos en 
común entre una y otra, así como los intereses que condujeron a esta equiparación. 

2	 Entre los juramentos españoles más utilizados, que fueron recogidos por Brantome, se situaban en séptimo 
y octavo lugar, respectivamente: «Sí, por la Verónica santa de Jahen» y «Sí, por los Corporales santos de 
Daroca», mientras que el trigésimo tercer puesto se reservaba a «Sí, por el Apóstol divino Sant Iago». Pierre 
de Bourdeille Brantôme, Ouvres du Seigneur de Brantôme (París: Jean-François Bastien, 1787), 436 y 438. 

Fig. 1. Santo Rostro. 
Jaén, Catedral de la Asunción



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

316 Felipe Serrano Estrella

2. El Santo Rostro de la catedral de Jaén 
y la Verónica de Roma

Desde muy pronto, existió un deseo por vincular la reliquia giennense 
con la de Roma. En este sentido, cabe destacar que, entre las más antiguas 
denominaciones, se hallaba la de Vulto Santo en recuerdo del Santo Volto de la 
Ciudad Eterna. De ahí también la utilización dominante en la Edad Moderna 
del nombre de Verónica de Jaén, con el que se pretendía diferenciarla de la de 
Roma y subrayar, aún más, su hermandad con ella que, en definitiva, venía a 
autentificarla.3 

Una y otra formaban parte del selecto grupo de los achiropite de la Pa-
sión de Cristo, junto a la Sábana Santa y al Santo Sudario. De ahí que fueran 
considerados vestigios, pues procedían directamente de Jesús.4 De hecho, la 
relación entre los dos retratos pasionistas constituyó un argumento clave en 
el amplio discurso que se elaboró en torno al giennense desde mediados del 
siglo XVI y, de manera particular, a partir del contexto contrarreformista, en 
la primera mitad de la centuria siguiente. En ese momento destacó el trabajo 
emprendido por el doctor Juan de Acuña del Adarve, autor de los Discursos de 
las effigies y verdaderos retratos non manufacturados del Santo Rostro y Cuerpo 
de Christo (Villanueva de Andújar, Juan Furgolla de la Cuesta, 1637). Con ellos, 
por una parte, se daba respuesta a las tesis luteranas que negaban la existencia 
de imágenes no realizadas por la mano del hombre y, por otra, se reivindicaba 
la autenticidad de la reliquia de Jaén y su origen en el contexto de la Pasión de 
Cristo y, por tanto, su relación con la de Roma. 

Aunque en un primer momento no existió la necesidad de conseguir una 
copia exacta de los retratos de Cristo, especialmente de los considerados origi-
nales,5 en el caso de Jaén, la cercanía con el custodiado en Roma se convirtió 
en un excelente aval para ratificar su autenticidad. No obstante, también había 

3	 Así lo registra el inventario de 1518: Junto co[n] [e]sta d[ic]ha capilla de los Ángeles está un arco 
gra[n]de / junto con el Epistolero donde se ha de reponer el Vulto / Sancto de la S[an]cta Verónica 
[tachado: co[n] su rexa rica de hierro dorado / co[n] muchas ymágines de v[u]lto] con una rrexa dorada 
q[ue] esta ençima del / altar d[e]la[n]te de la arca d[o]nde ha destar el Vulto S[an]cto. «Visitaçión e 
Inventario de los ornamentos de la Sancta Iglesia de Jaén que hizo el obispo Don Alonso de Fuen-
telsauze», Archivo Histórico Diocesano de Jaén (AHDJ), Capitular, legajo 446, f. 48v.

4	 En relación con este tema, véase: Felipe Pereda Espeso, «La Santa Faz de Cristo y la Verónica», en 
El griego de Toledo. Pintor de lo visible y lo invisible, 211-215. A estos retratos se sumaba el Mand-
ylion, el que el propio Cristo había enviado al rey Abgar de Edesa y, por tanto, no había surgido en 
el contexto de la Pasión. 

5	 Nicolas Sarzeaud, «Une renaissance de la copie? L’invention du fac-similé (XIVe-XVIe s.)», en La 
circulation des images en Europe, ed. por L. Saint-Raymond (París: Mare & Martin, 2023), 43–68. 
El Mandylion, imagen más antigua que la Verónica, responde en su hieratismo y con su oscura ve-
ladura que la envuelve, al carácter divino de la naturaleza de Cristo a través de lo mistérico que se 
desprende de esta visión icónica Por el contrario, la Verónica, vinculada con la Pasión, apela mejor 
a la naturaleza humana del Hijo de Dios, en su manifestación de dolor impreso en la tela, aunque 
seguimos pensando en la raíz común de los ejemplares conservados.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

317A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

notable similitud con el otro retrato de Jesús considerado auténtico, el Mandylion 
y, de hecho, Bartolomé Ximenes Patón, en su Historia de la antigua y continuada 
nobleza de la ciudad de Jaén (Jaén, Pedro de la Cuesta, 1628), defendió la filiación 
de la reliquia giennense con respecto a él. Rápidamente, este argumento fue 
replicado por Juan de Acuña del Adarve que, conocedor de las dos versiones del 
retrato edesano, la conservada en San Bartolomeo degli Armeni de Génova y la 
de San Silvestro in Capite de Roma, planteó que el Mandylion, pese a las copias, 
era único en origen y, por tanto, vincular el Santo Rostro giennense con aquel 
suponía una pérdida de autenticidad, realidad que, en cambio, sí le facilitaba la 
cercanía con el retrato romano, como ya hemos adelantado. Efectivamente, la 
filiación con el paño de la Verónica sí era posible, ya que la tradición defendía 
que fueron tres las impresiones, argumento que partía del arcipreste Juliano y 
que los padres Salmerón, Vivar y Vázquez asociaron a las reliquias conservadas 
en Roma y en Jaén.6 Asimismo, el tono oscuro que caracterizó a esta última se 
justificó con la presencia de la sangre de la Pasión, argumentación para la que 
Juan de Acuña utilizó la información contrastada del médico Luis de Mercado 
y que le permitió reforzar la filiación con la romana frente a la edesana que no 
había sido obtenida durante este episodio de la vida de Cristo.7 

En este contexto no podemos olvidar que la comparación con la Verónica 
romana se hacía muy complicada, ya que su mostración se había limitado con-
siderablemente desde el Sacco de 1527, lo que desdibujaba aún más el modelo 
de partida y posibilitaba múltiples teorías. No obstante, a través de copias, como 
la de Ugo da Carpi (ca. 1486-1532) en 1524, o las autorizadas por los propios 
pontífices, como las de Bernardo Strozzi (1581-1644) en 1617 –precisamente, 
cuando Paulo V las prohíbe–, pudo encontrar un excelente referente. En cuanto 
a la que ha llegado hasta nuestros días en la basílica petrina, más allá de las 
hipótesis planteadas por Heinrich Pfeiffer, parece también responder a una 

6	 Alfonso Salmerón, Commentarii in Euangelicam historiam et in Acta apostolorum [...], tomus decimus, 
qui De Passione et Morte Domini nostri Iesus Christi (Madrid: Luis Sánchez, 1601). Recogen esta 
teoría, entre otros, Francisco de Rus Puerta y Juan de Acuña del Adarve. En relación con la reliquia 
de Jaén, curiosamente, Francisco de Rus Puerta también recoge información sobre el retrato que 
Cristo envió al rey Abgar, aunque lo identifica, exclusivamente, con el conservado en San Silvestro in 
Capite de Roma, y subraya que no puede ser el de Jaén. Francisco de Rus Puerta, Historia eclesiástica 
del Reino y Obispado de Iaén (Jaén: Francisco Pérez de Castilla, 1634), 277 y 284v. No obstante, es 
Juan de Acuña del Adarve quien ofrece una argumentación más sólida y extensa y rebate a Ximenes 
Patón: Juan de Acuña del Adarve, Discursos de las effigies y verdaderos retratos non manufactos 
del Santo Rostro y Cuerpo de Christo Nuestro Señor desde el principio del mundo (Villanueva de 
Andújar, Juan Furgolla de la Cuesta, 1637), 270 y siguientes y, de forma particular: 233v.-235v. 
Para una visión general del tema: Gerhard Wolf, «La Veronica e la tradizione romana di icone», en 
Il ritratto e la memoria. Materiali 2, ed. por Augusto Gentili, Philippe Morel y Claudia Cieri Via 
(Roma: Bulzoni, 1993), 9–35 y Gerhard Wolf, «“Or fu sì fatta la sembianza vostra?”: sguardi alla 
“vera icona” e alle sue copie artistiche», en Il volto di Cristo, ed. por Giovanni Morello y Gerhard 
Wolf (Milán: Electa, 2000),103–114. Asimismo, y a modo de puesta al día: Francisco Juan Martínez 
Rojas, «Santo Rostro», en Cien obras maestras de la Catedral de Jaén, ed. por Felipe Serrano Estrella 
(Jaén: Editorial Universidad de Jaén, 2012), 14-17. 

7	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 334v.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

318 Felipe Serrano Estrella

fuente común de la que derivan las edesanas antes citadas.8

Otro aspecto que tenemos que tener en cuenta, que redunda en la relación 
de las reliquias de Roma y Jaén y su nacimiento común en el contexto de la 
Pasión, es su carácter de imagen sobre lienzo, pese al aspecto que le confiere 
la labor de dorado que rodea a la efigie. En cuanto a la romana, solo tenemos 
que recordar la citada obra de Ugo da Carpi, datada hacia 1524 y la expansión 
de esta iconografía que, a su vez, partía de modelos de Durero en los que tam-
bién se ponderaba la tela sobre la que se hallaba. En el caso de la giennense, 
la historiografía del siglo XVII subrayó, en todo momento, especialmente a 
partir del gobierno del obispo Sancho Dávila (1600-1615), esta realidad. De 
hecho, cabe destacar las «fimbrias» que el citado prelado regaló a importantes 
personajes de su tiempo, como Felipe III, el marqués de Velada (su hermano), 
el conde de Oropesa o a la Real Capilla de San Jerónimo de la universidad de 
Salamanca. A ellas habría que sumar la que colocó en su propia mitra, como 
profundo devoto y coleccionista de reliquias que era.9

Esta realidad se vio reforzada a través de las muchas copias de carácter 
devocional –las denominadas verónicas–, que se hicieron de las reliquias de Jaén 
y Roma y que, además, estuvieron en contacto con las originales, lo que fue 
clave en su éxito y difusión. En el caso de Jaén, las investigaciones que estamos 
realizando en la actualidad nos han permitido reunir un extenso número de 
verónicas que llegaron a todos los rincones de la cristiandad, especialmente 
a aquellos vinculados con la monarquía hispánica. Si bien las primeras, do-
cumentadas a finales del siglo XV, ya recurrían a su representación sobre un 
lienzo aislado o portado por la Verónica en sus manos, en la segunda mitad 
del XVI se intentó copiar con mayor exactitud la reliquia giennense y se utilizó 
el fondo dorado sin alusión a la tela. Sin embargo, en la segunda mitad del 
seiscientos y durante toda la centuria siguiente, se volvió a la representación 
del lienzo, incluso, como una cortina sujeta a una barra en la parte superior o 
con la clásica iconografía de dos ángeles que sostienen la tela, como hicieron 

8	 Ximenes Patón vinculó al Santo Rostro de Jaén con el Mandylion: Bartolomé Ximenes Patón, Historia 
de la antigva y continvada nobleza de la civdad de Iaén (Jaén: Pedro de la Cuesta, 1628), 41-51 y 
Francisco de Rus Puerta, como acabamos de ver, también recoge información sobre el retrato que 
Cristo envió al rey Abgar: Francisco de Rus Puerta, Historia eclesiástica del Reino y Obispado de 
Iaén (Jaén: Francisco Pérez de Castilla, 1634), 277 y 284v. No obstante, es Juan de Acuña del Adar-
ve quien ofrece una argumentación más sólida y rebate a Ximenes Patón: De Acuña del Adarve, 
Discursos de las effigies…, 270 y siguientes y, de forma particular: 233v.-235v. 

9	 «Cortó de la fimbria del lienzo, en que está efigiada, y repartió entre los prebendados, que se hallaron 
presentes, y aunque partes pequeñas envió a Philipo III y al marqués de Velada, su hermano, y al Conde 
de Oropesa, y la parte que tomó para sí, la puso con sus manos en su mitra preciosa, que estimaba en 
muchos ducados». De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 251-251v. La reliquia enviada 
a Salamanca en: Javier Cruz Rodríguez, «Tesoros religiosos en la Edad Moderna: el coleccionismo 
y el mecenazgo en torno a la Salamanca barroca», en II Encuentro de Jóvenes Investigadores en 
Historia Moderna. Líneas recientes de investigación en Historia Moderna, ed. por Félix Labrador 
Arroyo (Madrid: Universidad Rey Juan Carlos, 2015), 836.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

319A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

Alonso de Mena (1587-1646), Sebastián Martínez (ca. 1615-1667) (fig. 2) y 
Pedro Roldán (1624-1699) en la propia catedral de Jaén. 

El examen de la reliquia fuera de su marco nos ha permitido comprobar la 
existencia de una fina tela que se sitúa entre el soporte lígneo y la capa pictóri-
ca, modo de trabajo que también se dio en el Mandylion de Génova.10 Heinrich 
Pfeiffer, en 2010, planteó que fuera una obra del círculo de Simone Martini (ca. 
1284-ca. 1344) y se basó en la afinidad estilística con algunas de sus pinturas, 
en particular por el tipo de flores y motivos vegetales que aparecen en el fondo 
dorado.11 Teoría que se veía reforzada por los servicios del pintor sienés a la corte 
de Aviñón. Sin embargo, esta hipótesis está siendo revisada en la actualidad y 
consideramos que es necesario retrasar unos años su ejecución y situarla bien 

10	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 251-251v. Para el Mandylion de Génova: Franca 
Carboni, «Il Mandylion. Struttura e stato di conservazione», en Mandylion. Intorno al Sacro Volto, 
da Bisanzio a Genova, ed. por Gerhard Wolf, Colette Dufour Bozzo y Anna Rosa Calderoni Masetti 
(Milán: Skira, 2004), 107-108.

11	 Martínez Rojas, «Santo Rostro», 14-17.

Fig. 2. Santo Rostro sostenido por ángeles, 
Sebastián Martínez Domedel, 1660. 

Jaén, Catedral de la Asunción



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

320 Felipe Serrano Estrella

en uno de sus discípulos, por ejemplo, Lippo Memmi (ca. 1291-1356) o, incluso, 
en una generación posterior como es el caso de Bartolomeo Bulgarini (ca. 1337-
1378). En relación con el Mandylion de San Bartolomeo degli Armeni (Génova), 
que se correspondería con el enviado al rey de Edesa, Abgaro V,12 tampoco se 
puede desechar la vía de Barnaba da Módena (1328-1386) y otros maestros 
como Taddeo di Bartolo (1362-1422), aunque una fecha tan tardía nos llevaría 
a replantear la hipótesis de la llegada a Jaén en tiempos de Nicolás de Biedma 
que, a continuación, estudiaremos. Sin duda, el autor del Santo Rostro de Jaén 
ofreció una imagen basada en la tradición del icono oriental pero naturalizada 
por el filtro occidental, lo que constituyó la clave de su éxito. 

3. El regalo pontificio
En cuanto a la procedencia y fecha de llegada a Jaén, las teorías que se plan-

tearon, pese a la disparidad de algunas de ellas, también posibilitaron la relación 
con la Verónica romana. Por un lado, hay una referencia precisa a Nicolás de Biedma 
(† 1383), nombrado obispo de la diócesis en 1368, un año después de que la ciudad 
de Jaén sufriera un asalto devastador de los musulmanes granadinos, gobernados 
por Muhammad V, en el contexto de la guerra civil entre Pedro I y Enrique II. 
Este obispo se convertiría en el responsable de la entrada del Santo Rostro en la 
catedral que tenía que restaurar. No se sabe con seguridad cómo lo consiguió, pero 
su relación con Gregorio XI (1370-1378), para el que realizó importantes servicios 
pastorales, entre ellos, la visita de algunas diócesis de España y de Portugal, así 
como de varias órdenes religiosas y militares, ha permitido plantear el que fuera 
un regalo pontificio. Sin embargo, al no quedar bien definida esta hipótesis se ha 
defendido, también, la existencia del Santo Rostro en la seo giennense desde tiempo 
inmemorial –de antiquísimos tiempos, afirma Juan de Acuña–. De este modo, se ideó 
su llegada con la introducción del cristianismo en la península ibérica, de manos del 
primer obispo, San Eufrasio, que, curiosamente, también la habría recibido como 
regalo pontificio. A ello se sumaba su rapto y ocultación ante la invasión musulma-
na, con un feliz rescate por parte del rey cristiano, Fernando III, conquistador de 
Jaén en 1246, sin que existiera mayor interés por el lugar en el que había estado 
escondida. Esta incertidumbre, que Juan de Acuña se apresura a compararla con 
el mismo caso de la Sábana Santa de Turín, en cierto modo, también entroncaba 
con la teoría de la donación de Biedma y «no perjudica a esta verdad».13 

Al tiempo, bajo el mismo episcopado en el que se publica el libro de Juan de 
Acuña, el del cardenal Moscoso y Sandoval (1619-1646), y auspiciada por él mismo, 
se consolida otra teoría que, aunque no gozó de mucha extensión, sí contó con una 
sólida construcción. Y es que, don Baltasar encargó esta investigación al maestro 
de ceremonias de la catedral de Sevilla, Diego de Villegas, en 1643, en el contexto 
de la elaboración del oficio y misa propia del Santo Rostro (fig. 3). Este ubicó el 

12	 Ximenes Patón, Historia de la antigva…, 48-51.
13	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 229.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

321A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

Santo Rostro en la seo hispalense, donde, supuestamente, Fernando III lo habría 
depositado tras la reconquista de la ciudad, y no fue hasta que el que fuera arcediano 
de Écija en aquella iglesia, que no era otro que Nicolás de Biedma, consiguiera su 
traslado a Jaén por la intervención pontificia. De esta forma se volvía a incidir en 
la antigüedad de la reliquia, su presencia en Jaén desde los tiempos apostólicos, su 
ocultación durante el periodo andalusí y, además, se planteaba una nueva forma 
de intervención del papa, no tanto como quien ofrecía el regalo, sino como quien 
posibilitaba su traslado a una diócesis muy necesitada de este tipo de vestigio, que 
le era concedido a un viejo conocido del cabildo hispalense.14 

14	 Archivo de la Catedral de Sevilla, Capitular, histórico general, caja 11262, documento 3. Dado a conocer 
por Antonio Joaquín Santos Márquez, «Devoción y culto a la Santa Verónica en la Capilla de Nuestra 
Señora de la Antigua de la catedral de Sevilla». Cultura, Espaço & Memória 14 (2022): 363-374.

Fig. 3. De la Sancta Verónica. Oficio y misa propia 
(portada con el escudo del cardenal Moscoso coronado con el Santo Rostro). 
Sevilla, Archivo de la Catedral de Santa María de la Sede y de la Asunción 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

322 Felipe Serrano Estrella

Sin duda, la presencia del Santo Rostro desde los tiempos de San Eufrasio y su 
punto de partida en Roma fueron dos aspectos que interesaron a quienes intentaban 
conocer los orígenes y llegada de tan destacada imagen sagrada, especialmente en 
el marco del afianzamiento y recuperación identitaria del cristianismo anterior a la 
presencia del islam. Asimismo, la participación, de una u otra forma, de Gregorio 
XI, también quedaba bien justificada, pues con esta acción, el pontífice cumplía con 
una vieja tradición como era la de ofrecer un paladión a una ciudad de frontera 
con el islam, como era el Jaén de la segunda mitad del Trescientos.15 Al tiempo, 
se favorecía la unión con la Verónica romana ya que se vinculaba a la figura de 
un pontífice, aunque en este caso, Gregorio XI desarrolló su gobierno en Aviñón y 
no volvió a la Urbe hasta el último año de su pontificado.16 En resumen, una vez 
más, la veracidad histórica no solo no interesaba demasiado, sino que era menos 
fiable que la tradición, concepto clave que cierra toda la argumentación. En ella, 
descansa la autenticidad, pues su «verdad en nada es inferior a la de la escritura, 
antes se le aventaja».17 Todo es una cuestión de fe.

Y es la fe del creyente la que interactúa con la imagen, la que transmite todo 
su poder y fuerza, solo con la contemplación y, en el caso de Jaén, también con 
el contacto directo. Apunta Juan de Acuña, con perspicacia, que no se conocía 
milagro alguno que hubiera efectuado la imagen; en consecuencia, no era el 
pragmatismo de talismán lo que movía a la devoción de los fieles, sino la creencia 
en la autenticidad de la efigie de Cristo.18 Esto es lo que en primer lugar conducía 
al fiel a peregrinar al santuario, la catedral de Jaén y, en segundo, cumplir el 
deseo, catártico, de la contemplación y el contacto con ella, que era con el mismo 
Cristo, ya fuera directo –como se hacía hasta 1731– o a través de objetos «tocados 
con el original», como eran las verónicas, que podemos considerar como reliquiae 
ex contactu, herederas de las antiguas brandeas. El obispo Sancho Dávila, que 
gobernó la diócesis entre 1600 y 1615, autor de las Litaniae in cultum Sanctae 
Faciei Christi Domini (Baeza, Mariana de Montoya, 1613),19 vivió el ambiente de 
la mostración de la imagen ante la multitud de peregrinos: 

15	 El regalo y el momento en el que parece que se realiza, esconden detrás otros muchos factores y 
aspectos de interés, pues no se puede perder de vista que Gregorio XI dejó Aviñón y volvió a Roma 
en 1377. Sobre la llegada de la reliquia a Jaén: De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 
220v-221v. Este historiador confirmaba lo ya argumentado en tiempos del obispo Sancho Dávila 
(1600-1615), cuando se pintó a Nicolás de Biedma, en el episcopologio del palacio episcopal, orando 
ante la Verónica, aunque en la leyenda indicaba que le había sido regalado por el antipapa Clemente 
VI, cosa que Juan de Acuña se encarga de rectificar. No obstante, no existe certeza documental de 
este hecho y Martínez Rojas recuerda que en el testamento de Biedma –que donó todos sus bienes 
a la catedral– no se hace mención a la reliquia. Martínez Rojas, «Santo Rostro», 14-17.

16	 Una vinculación con Roma que también estaba presente en el relato legendario por el que San Eufrasio 
trajo la reliquia desde allí a lomos de un demonio volador. 

17	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 228-229.
18	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 253-254. 
19	 Sancho Dávila y Toledo, Litaniae in cultum Sanctae Faciei Christi Domini (Baeza: Mariana de 

Montoya, 1613). 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

323A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

Los que de diferentes provincias vienen en Romería a ver la Santa Verónica son 
tantos, que los que la muestran, quanto ven es gente y con tanta devoción, que los 
más lloran y muchos a gritos porque el Señor, que a ella tocó y representa, mueve 
con tanta fuerça por los ojos el coraçon que a todos admira, espanta y aterroriza 
y con tanta suavidad enternece, que yo testifico, que mostrándola me recato muy 
de ordinario de mirarla.20 

De este modo, evidencia que, existían dos formas contrastadas de acercarse 
a ella, por un lado, el desbordamiento popular producido por la visión de la 
imagen y, por otro, el temor reverencial a mirarla directamente que manifiesta 
el prelado. Una y otra actitud, redundan en el carácter mistérico de la Verónica 
de Jaén.

4. El lugar destinado a las Verónicas de Roma y Jaén
Sin duda, este carácter de reliquia cristológica y no hecha por la mano 

del hombre, que había estado en contacto directo con Jesús y constituía un 
fiel testimonio de su fisonomía, condujo al desarrollo de una gran devoción 
que, en el caso de Jaén, estaba plenamente consolidada en la segunda mitad 
del siglo XV y que alcanzó su máximo esplendor en las dos centurias siguien-
tes. Miles de peregrinos acudieron a la catedral giennense, prestigiada con 
tan importante tesoro. En paralelo, se fue estructurando un ceremonial que 
marcó a la ciudad y al templo mayor que, con su arquitectura, dio respuesta 
a las necesidades de una devoción en pleno auge, frente al cuestionamiento 
que este tipo de reliquias e imágenes sagradas estaban sufriendo por parte de 
la reforma protestante. Pese a ello, el proyecto vandelviriano de 1550 tenía 
muy presente que Jaén era meta destacada en el marco de la peregrinación 
peninsular.21 

Tras ocupar un espacio situado entre la capilla mayor y la de los Ángeles, 
en la catedral vieja, la Verónica fue posteriormente custodiada en el Sagrario 
de la catedral, junto a los tesoros más valiosos del templo, tanto desde el punto 
de vista material como espiritual, y allí lo describe el Inventario de 1518.22 De 
tan simbólico lugar pasó a la primitiva capilla mayor, como cimiento físico y 
espiritual de la catedral y se constituyó en pieza clave de su programa icono-
gráfico. Allí se guardaba celosamente en un nicho que, al dotar a la reliquia 
de tanta estimación como a la propia Eucaristía, se denominaba sagrario, bajo 
un simbólico número de llaves, siete. Con ellas se abrían de forma escalonada 
diferentes cajas hasta llegar al objeto sagrado. 

20	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 236v.
21	 En relación con el movimiento de reliquias y de personas hacia ellas, se debe tener en cuenta el 

trabajo de Peter Brown, The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity (Chicago: 
University of Chicago Press, 1981).

22	 «Libro de visitaciones de la Yglesia Mayor de Jahén», AHDJ., Capitular, Legajo 447, s/f.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

324 Felipe Serrano Estrella

Curiosamente, al menos desde tiempos del citado Sancho Dávila y Toledo, 
la principal capilla de la catedral seguía muy de cerca el programa iconográfico 
del altar de la Verónica de Roma. Tal y como confirma Juan de Acuña en 1637, 
este era conocido en Jaén y, a través de fuentes como la de Giacomo Grimaldi, 
Opusculum de sacrosancto Veronicae sudario ac lancea, qua Salvatoris nostri 
Iesu Christi latus patuit, in Vaticana basilica máxima veneratione asservatis, 
se sabía que su punto de partida se hallaba en el primitivo altar-oratorio que 
mandó erigir el papa Juan VII (705-707) en la nave situada más a la derecha y 
unida al palacio apostólico. En un primer momento estuvo dedicado a la Virgen 
y, más tarde, también acogió al Santo Volto. Fue Celestino III (1191-1198), en 
1197, quien ordenó la ejecución de un ciborio que potenció el simbolismo y 
la significación de la devoción al rostro de Cristo, estrechamente vinculada a 
importantes indulgencias desde 1208, con lo que este ángulo de la basílica fue 
adquiriendo gran valor.23

En la segunda mitad del siglo XIII aumenta el número peregrinos que 
acuden a visitar la tumba de Pedro y la Verónica. De hecho, en 1289, Nicolás 
IV (1288-1292) dotó de más protagonismo a la segunda y aumentó las indul-
gencias, abriendo el camino a la celebración del primer jubileo en 1300. A 
partir de entonces, la Verónica se constituyó en la insignia más popular para 
la peregrinación y el rito de la ostensión se consideró como una experiencia 
irrenunciable para quienes pedían la remisión de sus pecados. Nicolás V (1447-
1455), en 1450, abrió la puerta santa junto a su altar y ciborio, por lo que los 
peregrinos se acercaban directamente a venerar el rostro de Cristo. Juan de 
Acuña del Adarve que, como hemos adelantado, conocía de buena mano la obra 
de Giacomo Grimaldi, pues la había traducido para sus Discursos, junto a otras 
descripciones de la vieja basílica, destacó las historias de la Pasión del Señor 
en mosaico que lo ornaban y que se extendía al muro lateral y al de la puerta 
santa, con pasajes de los apóstoles Pedro y Pablo, la Anunciación y la Visitación 
y relatos cristológicos desde el Nacimiento hasta la Resurrección.24 A través del 
citado Opusculum podemos ver cómo sobre el altar se había dispuesto la pintura 
de Ugo da Carpi, que en el segundo cuerpo se volvía a ver a la Verónica con 
el lienzo en las manos y, en el tercero, sostenido por columnas salomónicas, 
se guarda la reliquia. Sin duda, esta arquitectura y su ornamentación daban 
buena prueba de la consideración que se le daba en San Pedro. 

Para el caso de Jaén, como hemos adelantado, a principios del siglo XVII, 
el Santo Rostro, ya estaba en la capilla mayor, donde, entre 1602 y 1605, por 
iniciativa del obispo Sancho Dávila y Toledo, se había levantado un nuevo re-
tablo que sería desmontado y guardado con el derribo de esta zona de la vieja 
catedral en 1635 y vuelto a colocar en 1658 en la nueva capilla mayor (fig. 4). 
Esta se hallaba presidida por la imagen de la Virgen de la Antigua, talla de 

23	 Ballardini, «L’altare del Volto Santo nell’antico San Pietro», 20-49.
24	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 210-213.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

325A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

finales del siglo XIV que recordaba a la que acompañó a Fernando III en su en-
trada en Jaén. El programa iconográfico que se desplegó contaba con múltiples 
referencias al de la antigua basílica vaticana e incluso contaba con una copia 
de una imagen de gran devoción en Italia, como era la Santissima Annuziata 
de Florencia, realizada por Sebastián Martínez (ca. 1615-1660) a partir de la 
de Allori, regalada por Francisco I de Médici a Felipe II.25 Tampoco faltaba una 
Visitación y los pertinentes temas pasionistas: la Flagelación y el Descendimiento 
de la cruz. En el sagrario de esta capilla se guardaba la reliquia y, en un primer 
momento, se cerró con un relieve de la Santa Cena, atribuido a Jerónimo Qui-
jano, todavía conservado, con el que se subrayaba la sacramentalización de la 
reliquia. Más tarde, a partir de 1660, se cubriría con una pintura sobre lienzo 
adherida a la tabla con dos ángeles que sostienen el velo de la Verónica, antigua 
iconografía, que difundió Durero, al que también recurrió Ugo de Carpi para 
la copia dispuesta en el altar de la basílica vaticana –en el caso romano, el de 
los santos Pedro y Pablo con la Verónica–. Curiosamente, ni Carpi ni Martínez 
copiaron con fidelidad el rostro de Cristo del maestro alemán y sí recurrieron 
a la reliquia conservada en sus respectivos altares26.27 

25	 Felipe Serrano Estrella, «Sebastián Martínez y las copias de la capilla mayor de la catedral de Jaén», 
en Las copias de obras maestras de la pintura en las colecciones reales de los Austrias y el Museo 
del Prado, ed. por David García Cueto (Madrid: Museo Nacional del Prado, 2021), 44-45.

26	 Con el derribo de la basílica vieja las reliquias del altar de la Verónica se llevaron en procesión noc-
turna a la sacristía donde se dispusieron en una caja de hierro con tres cerraduras. Luego se pasaron 
al pilar de la basílica que en esos momentos se estaba adaptando. Turriziani y Zander, «L’ostensione 
del Volto Santo: storia e devozione tra antica e nuova basilica», 50-65.

27	 Para la de Roma: Ballardini, «L’altare del Volto Santo nell’antico San Pietro», 43 y sobre la de Jaén: 
Felipe Serrano Estrella, «Santo Rostro sostenido por ángeles», en Sebastianus. Pintor de Jaén, ed. 
por Pedro A. Galera Andreu y Felipe Serrano Estrella (Jaén: Diputación de Jaén, 2016), 217-219 y 
Serrano Estrella, «Sebastián Martínez y las copias de la capilla mayor de la catedral de Jaén», 42.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

326 Felipe Serrano Estrella

Fig. 4. Capilla mayor. 
Jaén, Catedral de la Asunción 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

327A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

5. La ostensión de la Verónica
Otro de los capítulos en los que Jaén siguió la forma de proceder de 

Roma fue en el de la mostración del Santo Rostro que tenía lugar dos veces al 
año, concretamente el Viernes Santo y el día de la Asunción de la Virgen. En 
la primera fecha se rememoraba su origen y se mostraba al finalizar el Oficio 
de la Pasión y Muerte del Señor que, hasta la segunda mitad del siglo XX, se 
celebraba a mediodía; sin embargo, el número de peregrinos que acudía a Jaén 
era menor, pues coincidía con la Semana Santa y se trataba de una jornada de 
luto. En cambio, el quince de agosto era mucho más concurrido y festivo y la 
mostración se hacía coincidiendo con la fiesta de la titular de la catedral. Además, 
la ciudad respondía con la celebración de su feria anual, que se ubicaba en los 
alrededores del templo, lo que, sin duda, demostraba el deseo por aprovechar el 
flujo extraordinario de visitantes.28 Esta dicotomía se reflejó en el propio ritual, 
especialmente en aspectos como la música o los repiques de campanas, que 
no estaban permitidos el Viernes Santo.29 Incluso, tal y como recogió Sancho 
Dávila, existía un pensamiento extendido que afirmaba que el Rostro de Cristo 
tenía un gesto más triste el Viernes Santo, que se tornaba gozoso en la fiesta de 
agosto.30 No obstante, y esto es importante subrayarlo, sí se exhibió de forma 
reservada con motivo de las visitas de reyes, obispos y otros miembros de la 
nobleza, lo que revela el interés del cabildo catedralicio por difundir y vincular 
la imagen a las altas esferas del poder.31 El conocimiento y devoción al Santo 
Rostro de Jaén se expandieron por todos los estamentos de la sociedad y, en 
este sentido, jugaron un papel importante las copias que se distribuyeron en 
diversas técnicas y soportes, sobre las que de inmediato trataremos.32

Las descripciones que nos han llegado subrayan cómo propios y extraños 
llenaban las plazas y lonjas de la catedral e, incluso, invadían tejados, terrazas o 
el cerro de Santa Catalina, coronado por el castillo. Pese a la distancia, y como 

28	 Felipe Serrano Estrella, «The Ceremony for the Ostension of the Holy Face at Jaén Cathedral», en 
Suspendre l’éphémère: l’art de la fête en Europe à l’Èpoque moderne, ed. por Sabine Frommel, 
Juliette Ferdinand y Giulia Cicali (Roma: Campisano/Hermann, 2024), 285-305 y Felipe Serrano 
Estrella, «Tocar lo sagrado. El culto al Santo Rostro de Jaén», en Cinco sentidos. Sensorialidad, 
arte y cultura escenográfica en la Edad Moderna, ed. por Carmen González Román y Concepción 
Lopezosa Aparicio (Valencia: Tirant Lo Blanch, 2025), 191-220. 

29	 «Ejecutándose todo con la mayor pompa, aparato y campanas que permitiese la posibilidad». «Fiestas 
por el nacimiento del infante Luis I, Príncipe de Asturias», 30 de agosto de 1707, AHDJ, Capitular, 
caja 57, Acuerdo Capitular (AC). 

30	 «Dizen algunos, que quando se muestra la Sancta Verónica en agosto, no parece tan triste como el 
Viernes Santo, y yo por lo que he dicho (que es por mayor respeto y veneración) no me he atrevido a 
mirar tanto. Fío más de su devoción y creo ser así pues la humidad del coraçón buscando a Dios halla 
su rostro conforme a su disposición: el triste, y el que está alegre, apacible». De Acuña del Adarve, 
Discursos de las effigies…, 232. 

31	 Federico de Palma y Camacho, Noticias del Santo Rostro de Nuestro Señor Jesucristo que se venera 
en la Santa Iglesia Catedral de Jaén (Jaén: Tomás Rubio y Campos, 1887), 178-211.

32	 De Palma, Noticias del Santo Rostro…, 276.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

328 Felipe Serrano Estrella

si de un milagro se tratara, todos se iban satisfechos porque veían el sagrado 
retrato con tanta nitidez como los que estaban dentro de la catedral. Sin duda, 
era la mostración desde los balcones uno de los momentos más singulares del 
ceremonial. Según recoge Juan de Acuña del Adarve, estos se adornaban con 
ricos reposteros «que están muy bien aderezados con frontales y sedas» y dos 
grandes hachas de cera encendidas –al igual que se hacía en Roma para mostrar 
su Verónica– y, antes de llegar con la reliquia, dos ministros los incensaban.33 
Era el obispo, y en su ausencia el deán, quienes la mostraban acompañados 
de clérigos, mientras desde los balcones más cercanos al de la ostensión, los 
ministriles anunciaban su salida y se cantaban sus letanías en todo el trayecto. 

Como bien se constata en la primera mitad del siglo XVII, el modelo que 
se tomó fue el de la Verónica de Roma, aunque las fechas de ostensión no eran 
exactamente coincidentes.34 La reliquia romana se solía mostrar el domingo 
siguiente a la octava de la Epifanía, coincidiendo con el evangelio de las Bodas 
de Caná, como queda documentado desde el año 1200, en tiempos de Inocencio 
III (1198-1216). No obstante, sería Honorio III (1216-1227) quien le confirió 
una estructura litúrgica más sólida, ratificada por sus sucesores. En la carta que 
envió al rector y hermanos del hospital del Santo Spirito in Sassia se registraba 
que, además de las correspondientes limosnas para los pobres, en memoria del 
mencionado pasaje evangélico, se celebraría una solemne procesión en la que 
los canónigos de San Pedro portarían la Verónica «dentro de la caxa de oro, 
plata y piedra preciosas, que para tal fin está hecha a la iglesia del dicho hospital 
[…] para que sea mostrada a todos los fieles que, con devoción, se juntan en él 
a celebrar estas bodas con deseo de verla». Dichos capitulares recibirían una 
ofrenda pecuniaria y un cirio de una libra de cera que iría encendido durante la 
ceremonia; al tiempo, obligaba a que en la estación estuviese presente el papa y 
los cardenales estantes en Roma «para que allí celebre la solemnidad de la misa 
y juntamente haga un sermón de la celebridad de la fiesta». Asimismo, en tan 
destacada función, ya se contemplaban las pertinentes indulgencias a los fieles 
que asistieran.35 Bonifacio VIII (1294-1303) mantuvo la tradición y, al instituir el 
primer año santo en 1300, ordenó que se mostrara la Verónica todos los viernes 
y en las grandes solemnidades.36 Más tarde, se institucionalizó la ostensión el 
Jueves Santo y, con posterioridad, el quinto de domingo de Cuaresma (de Pasión) 
aunque, a lo largo de siglo XVI, se fue reduciendo considerablemente.37 Del 

33	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 250v-251.
34	 El modelo romano instaurado durante el Jubileo de 1300 fue tomado como referente para numero-

sas diócesis europeas. En este sentido véase el trabajo de Hartmut Kühne, Ostensio Reliquiarum. 
Untersuchungen über Entstehung, Ausbreitung, Gestalt (Berlín: De Gruyter, 2000), 579-580. 

35	 También se hicieron procesiones hasta el Castel Sant’Angelo. De Acuña del Adarve, Discursos de 
las effigies…, 213-213v.

36	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 214.
37	 Insinuación de los fundamentos que ha tenido el cabildo de la S. Iglesia Cathedral de Jaén para 

reformar la franqueza con que antes se cedía al impulso y fervor de los fieles en la adoración del 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

329A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

mismo modo, tenemos noticias de que, en determinados periodos, también era 
mostrada en varios días de la Semana Santa, concretamente, desde el Miércoles 
hasta el Sábado Santo, a los que se sumaban otras solemnidades, por ejemplo, 
la Ascensión, y se mantenía el domingo después de la octava de la Epifanía.38 
No obstante, estos días se alteraban en función de otras necesidades e intereses 
y llama la atención que, salvo la más o menos instituida de enero, no existiera 
una fecha fija que se mantuviera a lo largo del tiempo.39 

Volviendo a la Verónica de Jaén, otro aspecto a tener en cuenta era la 
elección de dos fechas para la ostensión, duplicidad que también se daba en 
relación a otras reliquias de gran estima. De este modo, la Sábana Santa en 
Chambéry se mostraba el Viernes Santo y el cuatro de mayo (considerado como 
su día). El Viernes Santo era algo fácilmente explicable, al igual que las fiestas 
relacionadas con la exaltación de la Cruz. Sin embargo, parece más difícil 
justificar el quince de agosto, aunque la Sábana Santa de Toulouse también se 
mostraba en Semana Santa y en el día de la Asunción.40 En Jaén, la elección 
estaba justificada por dos motivos; el primero era que se trataba de la fiesta 
de la titular de la catedral y, aunque con posterioridad a su instauración, el 
segundo, la coincidencia con la feria de la ciudad. De hecho, en el citado docu-
mento de 1453 se solicitaba la ampliación de la misma para hacerla coincidir 
con el quince de agosto. Se unía en Jaén la fiesta y la feria, como Sarzeaud ha 
constatado en el caso de los santos sudarios durante el siglo XIV.41 

Igualmente tenemos que señalar que, en el testero de la capilla mayor 
mandada construir por el obispo Alonso Suárez (1500-1520), existía una doble 
escalinata que podría responder al ceremonial desarrollado una vez que la Ve-
rónica era sacada de su lugar de custodia, ya fuera en su altar o en el Sagrario, 
y conducida a la capilla mayor, donde sería mostrada a más altura.42 Debido 
a la profundidad de este espacio, quedaría demasiado alejada de los fieles, de 
ahí la necesidad de manifestarla en los púlpitos, que seguían estando en línea 
con el antiguo testero. La práctica estaba en plena sintonía con la que describe 

Rostro Divino, f. 4. AHDJ, Capitular, Caja 70, AC, 2 de abril de 1732.
38	 Así se registra en un mandato recogido por Acuña en el que Urbano V indicaba a su vicario en Roma 

los días de mostración De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 215v-216.
39	 Por ejemplo, el antipapa Juan XXIII suprimió la mostración durante la Semana Santa de 1411 para 

hacerla coincidir con su entrada en Roma. De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 216-
216v.

40	 Nicolas Sarzeaud, «Festa and Feria: on the exhibitions of Christ relics during fairs and the coordi-
nation of sanctuary and merchant calendars in the Middle Ages», en Fairs, Cities and Merchants. 
Spatiotemporal Analyses (14th-17th century), ed. por J. L. Gaulin y S. Rau (Berlín: De Gruyter, 
2025), 83-84. 

41	 Sarzeaud, «Festa and Feria: on the exhibitions of Christ relics during fairs and the coordination of 
sanctuary and merchant calendars in the Middle Ages», 77-85. 

42	 En este contexto, también en la catedral vieja, se podría explicar la presencia del corredor con dos 
puertas que discurre en el lado derecho de la capilla mayor y que la comunica también con la de los 
Ángeles.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

330 Felipe Serrano Estrella

la miniatura que ilustra los Fasti christianae religionis de Ludovico Lazzarelli 
(1490-1500), en la que se muestra el interior de San Pedro en el momento de 
la mostración de la Verónica (fig. 5), que aparece sostenida por un religioso 
acompañado de dos velas encendidas y sobre un púlpito. Esta fórmula de repre-
sentación continuó en las ilustraciones de los Mirabilia Urbis, aunque más bien 
desde un balcón sobre un altar, quizás integrado en el ciborio ya estudiado. En 
este sentido, no podemos olvidar que la Verónica romana se guardaba en alto 
y eran exclusivamente los canónigos de la basílica quienes podían subir a su 
altar y tocarla, por lo que la mostración en la vieja capilla mayor de Suárez y 
en los púlpitos estaría en plena sintonía con la romana. Además, lo que pudo 
ser una práctica enraizada en el viejo templo catedralicio de Jaén tuvo su con-
tinuidad en el nuevo, pues se mantuvo la costumbre de mostrar la Verónica en 
los púlpitos del altar mayor. 

Fig. 5. Ostensión de la Verónica en San Pedro, 
«Fasti christianae religionis», 

Ludovico Lazzarelli (1490-1500), f. 41r. New Haven, Beinecke Rare Book 
and Manuscript Library, Ms. 391, Yale University Library



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

331A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

Curiosamente, en alguna de las citadas estampas que ilustraban los Mira-
bilia Urbis, se aprecia que la tribuna acompañada de dos velas. Unos cirios, cuya 
presencia no era baladí ya que se cuidó mucho el que las dos Verónicas, la de 
Roma y la de Jaén, tal y como registran las citadas ilustraciones romanas y la 
documentación giennense, siempre fueran acompañadas de luces que, nueva-
mente, las dignificaban y las dotaban de un carácter sacramental.43 Además, el 
que durante los días de mostración fuera colocada en el antiguo tabernáculo de 
plata del altar mayor o en la custodia, como se hacía con la Eucaristía, confirma 
este deseo por dignificar su culto y la alta consideración recibida.

6. Las verónicas tocadas con el original, 
el gran tesoro para peregrinos y devotos 

Con frecuencia, los peregrinos que acudían a Roma portaron medallas 
o estampas con el rostro de Cristo que bien les acompañaban durante el viaje 
a modo de amuleto o las adquirían en la Urbe para rememorar lo allí vivido. 
Quedan testimonios pictóricos de las que se incorporaban en los sombreros 
y esclavinas y así se pueden ver en los frescos de Andrea Buonaiuti (activo 
en Florencia entre 1343-1377) en la capilla de los Españoles de Santa Maria 
Novella de Florencia y en los de Tiberio d’Assisi (ca. 1470-1524) en la capilla 
del Roseto de la basílica de Santa Maria degli Angeli de Asís. Además, tampoco 
podemos olvidar la expansión que tuvo la devoción al rostro de Cristo en el 
ámbito alemán y cómo proliferaron las estampas y pequeñas imágenes en los 
ámbitos domésticos de este espacio geográfico.44 

A diferencia de lo que ocurrió con otras reliquias similares, como la Verónica 
de Roma, en Jaén no se impuso una distancia física con los fieles y, de hecho, 
hasta 1731, se permitió, incluso, tocarla. Su preeminencia y la cercanía con 
ella durante su mostración se constituyeron en extraordinarios alicientes para 
acudir a la ciudad andaluza a venerar la Verónica española, a lo que se sumaban 
las gracias que se podían alcanzar. Al hecho milagroso de su creación –como 
achiropita que era–, al Santo Rostro se sumaban las propiedades taumatúrgicas 
que se le atribuían y que llegaban a los fieles a través de la vista y el tacto. De 
este modo, el propio marco-relicario, además de enaltecer el valor simbólico 
de la reliquia, favorecía su contacto, pues «está esta sacra effigie puesta en una 
caxa de plata guardada con un christal, para que la puedan tocar con las manos, 
y esta caxa está guarnecida alrededor con muchas piedras preciosas, y en las 
espaldas dos asas de plata de donde la toman para mostrarla al pueblo».45 La 

43	 Serrano Estrella, «The Ceremony for the Ostension of the Holy Face at Jaén Cathedral», 285-294.
44	 Étienne Doublier, «“Sui pretiosissimi vultus Imago”: Veronica e prassi indulgenziale nel XIII e 

all’inizio del XIV secolo», en The European fortune of the Roman Veronica in the Middle Ages 
(Convivium Supplementum 2017), ed. por Amanda Murphy et al. (Brno: Masarykova Univerzita, 
2017), 180-193.

45	 De Acuña del Adarve, Discursos de las effigies…, 215v-216249v.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

332 Felipe Serrano Estrella

presencia del cristal permitía contemplar el retrato que hacía visible lo invisible 
y, a su vez, lo protegía de quienes se acercaban a tocar lo sagrado. Además, re-
cordando la carta de Honorio III al rector y hermanos de Santo Spirito in Sassia, 
podemos apreciar la cercanía del marco de la reliquia giennense con el de la 
romana, especialmente con el conservado en la actualidad, regalo del obispo 
Rodrigo Marín y Rubio en 1731. Realidad que también se puede extender a los 
relicarios de las dos copias del Mandylion (Génova y Roma) donde no faltan 
los Arma Christi y, en el segundo, destaca la presencia de dos ángeles de plata 
realizados por Francesco Comi en 1623. 

En muchas ocasiones, el contacto con la reliquia giennense se hacía a 
través de las copias, las ya citadas verónicas. Su existencia se documenta en 
los episcopados de Luis Osorio (1483-1496) y Alonso Suárez (1500-1520). Con 
su creación y difusión se seguía una práctica similar a la realizada en Roma. 
A quienes las adquirían y portaban se les concedieron hasta cuarenta días de 
perdón, siempre y cuando acudieran a Jaén a venerar al Santo Rostro y cola-
boran con la construcción de su catedral.46 Por mandato del obispo Osorio, se 
imprimieron diez mil pliegos de las denominadas bulas de indulgencias (cada 
uno con dos de ellas) en la imprenta sevillana de Meinardo Ungut (†1499) y 
Estanislao Polono (†1514) en 1493, a las que se sumarían cincuenta mil verónicas 
impresas en pergamino que, este último, se comprometió a hacer, unas y otras 
con la imagen del Rostro de Cristo, con lo que, sin duda, nos encontramos con 
uno de los primeros grandes proyectos de difusión de una imagen sagrada.47 El 
modelo dio buenos resultados y así, tras la muerte del prelado, acaecida el 9 de 
octubre de 1496, en el periodo de sede vacante, concretamente a principios de 
1498, el cabildo encargó nuevas bulas de indulgencias, indicando en el texto 
«A gloria y loor de Dios Nuestro Señor y su Santa Verónica» y las acompañó de 
un escudo con la Santa Faz, orlado con la leyenda «Salve Sancta Facies Nostri 
Salvatoris miserere».48

La asociación de las gracias con la imagen del Santo Rostro a través de 
las verónicas se consolidó en tiempos del cardenal Esteban Gabriel Merino 
(1523-1535) y la devoción tuvo una notable expansión. El cabildo controló las 
copias y veló por su calidad. La documentación capitular recoge los encargos de 
importantes remesas como el realizado en marzo de 1695, cuando se le pidió 
al canónigo Bernardo de Aguirre «que disponga se pinten en vidrio o lienzo 

46	 Véase: Francisco Juan Martínez Rojas, «“Novam ecclesiam egregia structura facere. Documentos 
episcopales y pontificios para la construcción de la catedral de Jaén (siglos XV-XVI)», Giennium 2 
(1999): 337-394.

47	 Felipe Pereda Espeso, Las imágenes de la discordia: política y poética de la imagen sagrada en la 
España del cuatrocientos (Madrid: Marcial Pons, 2007), 274. 

48	 Martínez Rojas la localizó en el Archivo General de Simancas, Consejo y Juntas de Hacienda, le-
gajo 95, 229-233, ref. en Martínez Rojas, «“Novam ecclesiam egregia structura facere. Documentos 
episcopales y pontificios para la construcción de la catedral de Jaén (siglos XV-XVI)», 337-394.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

333A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

quatro o seis verónicas y se compren hasta otras seis docenas para regalar».49 
De igual modo, también garantizó su contacto con el original. En todo momento 
fue consciente de la importancia de esta empresa y, ante las reproducciones 
indecentes, que podrían resultar de planchas muy desgastadas, recordaba que 
«las referidas estampas se llevan a muchas partes por lo que si parecía conve-
niente al cabildo se haga nueva lámina».50 Aunque se trata de un testimonio 
tardío, refleja una práctica consolidada como era el proceso de ejecución de 
este tipo de verónicas, las más difundidas. En primer lugar, se encargaba una 
pintura que copiaba fielmente la reliquia y que, una vez acabada, se mostraba 
al cabildo para que diera su plácet. A partir de ella se hacía la plancha de la 
que se sacarían las estampas y se pagaba al pintor por la labor realizada.51 En 
estrecha relación con estos trabajos estaría el grabado ejecutado por Juan An-
tonio Salvador Carmona (1740-1805) en 1772, acompañado de la inscripción 
«VERD.A IMAG.N DEL SMO. ROSTRO DE NRO. REDENTOR JESUCHRISTO».52 

Muy pronto, los talleres artísticos de Jaén, se especializaron en la elaboración 
de verónicas en las más diversas técnicas y soportes. Su tamaño oscilaba entre 
el de la propia reliquia, sin duda, las más apreciadas, y formatos más pequeños 
para joyas de colgar, medallas o amuletos, dispuestas sobre sencillos marcos 
de plata, en madera dorada o en ricas filigranas.53 En estos marcos se solían 
disponer piedras semipreciosas, como ocurría con los relicarios que custodiaron 
al Santo Rostro, el regalado por Sancho Dávila a principios del siglo XVII y el 
que lo sustituyó en 1731, que acabamos de citar. Siguiendo este modelo, también 
se representaban los Arma Christi, como ocurre con el ejemplar conservado en 
el monasterio de la Concepción Francisca de Jaén o en el de la parroquia de la 
Encarnación de Huétor Santillán (Granada). A veces los copiaban directamente 
y también la propia puerta del sagrario que había realizado Sebastián Martínez 
en 1660, con lo que se manifestaba un deseo por trasladar el original sin límites. 

A tenor de estos ejemplos, podemos comprobar que, en relación con las 
verónicas, existía una notable variedad de tipos sobre diversos soportes y téc-
nicas que evolucionaron a lo largo del tiempo. Así las tenemos desde las más 

49	 «Comisión para unas Verónicas», 29 de marzo de 1695, AHDJ, Capitular, caja 51, AC. 
50	 «Sobre la indecencia de las estampas que se imprimen del Santo Rostro por no tener lámina que le 

imite», 20 de marzo de 1766, AHDJ, Capitular, caja 90, AC. En relación con las copias autorizadas: 
Alfredo Cazabán, «Las reproducciones autorizadas del Santo Rostro», Don Lope de Sosa 193 (1929): 
25–27.

51	 «Sobre la indecencia de las estampas que se imprimen del Santo Rostro por no tener lámina que le 
imite», 20 de marzo de 1766, AHDJ, Capitular, caja 90, AC. «Propuesta del Sr. Tesorero sobre una 
pintura del Santo Rostro continúe en su comisión», 11 de abril de 1766 y «Se pague una pintura del 
Santo Rostro», 9 de enero de 1767.

52	 Este sirvió de modelo para la realizada en 1782, que lleva leyenda: «Verdadera Ymagen del S. S. 
Rostro de Nro. Redentor Jesu Christo que se venera en la S.ta Ygl.a Catedral de Jaén».

53	 Felipe Serrano Estrella, «Plata y alhajas de la catedral de Jaén: un tesoro en competencia con el tem-
plo», en Contribución al conocimiento de la platería en la Edad Moderna, ed. por Rosario Anguita 
Herrador (Jaén: Universidad de Jaén, 2018), 149-203.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

334 Felipe Serrano Estrella

antiguas pinturas sobre pergamino o tabla, preparadas con bol rojo y láminas 
de oro, las impresas sobre papel o las realizadas en lienzo y enmarcadas con 
elaborados trabajos de talla, dorado y estofado. Especialmente destacables 
fueron las verónicas sobre vidrio, por cuyo reverso se pintaba la imagen al óleo 
y el fondo se cubría con las láminas metálicas que solían invadir los bordes de 
la pintura. Al finalizar el trabajo se les aplicaba una capa de cera de abeja que, 
en algunos casos, se ha cuarteado y desprendido. Para inmovilizar el vidrio 
y protegerlo, se colocaban traseras de madera o plata, según la enmarcación, 
con relleno de papel y tela que fijaba el soporte. Los talleres locales surtieron 
a propios y extraños y buena parte de su éxito residió en el efecto realista que 
producían y la facilidad de ser engarzadas en joyas y en las bellas águilas de 
filigrana (fig. 6). Estas últimas ya gozaban de un amplio uso en el campo de 
la platería, especialmente como custodias de mano, ya fueran bicéfalas o con 
una sola cabeza, pero se hicieron muy conocidas al portar las copias del Santo 
Rostro. Al realizarlas en filigrana se seguía una tradición bien forjada en los 
talleres de la península ibérica –especialmente en los cordobeses y también 
en los de Jaén–, así como en los del sur de Italia y en los de otros puntos de los 
territorios hispánicos, como América y Filipinas. Asimismo, estas copias del 
Santo Rostro se dispusieron en rosarios, medallones y joyas de colgar con un 
marcado carácter devocional, abundando los relicarios del tipo agnusdéi, con 
forma circular y de corazón.54

54	 También las hemos encontrado con otras imágenes de devoción, como San José. Sobre el uso de las 
águilas en la platería religiosa: María del Carmen Heredia Moreno, «Origen y difusión del águila 
bicéfala en la platería religiosa española e hispanoamericana», Archivo Español de Arte 274 (1996): 
183-194. Ángel Marchal Jiménez (2008), en su tesis doctoral, ha documentado la presencia de estas 
piezas en los talleres de los plateros giennenses del siglo XVIII. Ángel Marchal Jiménez, La platería 
giennense en el contexto español de la Edad Moderna (1530-1800) (Jaén: Universidad de Jaén, 2024).



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

335A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

Las primitivas, aquellas realizadas sobre piel, mostraban a la mujer Veró-
nica sosteniendo el sudario con las manos, precisamente, tal y como aparecía 
en las primeras estampas difundidas por la imprenta. De este modo, se seguía 
el modelo romano y, ciertamente, no había una copia fiel de la reliquia gien-
nense, más bien un retrato genérico de Cristo que también se mostraría aisla-
do. Está bien documentado su encargo en Córdoba y también su ejecución en 
Jaén.55 A lo largo del siglo XVI comienzan a extenderse las que sí reproducían 

55	 A mediados del siglo XVI se sitúan los encargos de grandes remesas de guadamecíes al pintor 
cordobés Francisco de Oliver. Teresa María Alors Bersabé, El gremio cordobés de guadamecileros 

Fig. 6. Verónica, 
taller giennense, ca. 1740. Jaén, colección particular



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

336 Felipe Serrano Estrella

escrupulosamente al Santo Rostro de Jaén, lo que confirma el crecimiento y 
expansión de la devoción y el deseo de tener un trasunto de la afamada reli-
quia. Estas variaban desde las dispuestas sobre un fondo dorado, de acuerdo 
con el original, hasta aquellas que lo mostraban sobre un lienzo blanco para 
reforzar su identificación con el pasaje pasionista. Unas y otras recurrían a la 
característica oscuridad de la faz de Cristo que contrastaba con el fondo y a la 
silueta marcada por los tres picos de la zona inferior.

Su ejecución vivió un gran esplendor en el siglo XVIII, concretamente 
en el contexto de la limitación del contacto de los fieles con el Santo Rostro, 
impulsado por el obispo Rodrigo Marín y Rubio en 1731. El cabildo se reservó 
el tocar las verónicas con la reliquia y, tomando el pasaje del evangelio de San 
Lucas, recordó que, al igual que la hemorroisa

solicitó tocar la Sagrada fimbria, procuramos nosotros tocar, con igual confiança, los 
retratos, medallas y rosarios a esta Divina Reliquia, según acostumbra la devoción, 
a cuyo consuelo queda abierta la puerta, por los reverentes medios, que expresa 
la cara de S. I y se practican, sin que a nadie se le pueda impedir ni defraudar este 
piadoso contacto.56 

Con frecuencia, un texto impreso o grabado en la plata, recordada que 
habían estado en contacto con el original de Jaén, lo que reforzaba su valor 
simbólico que se volvía a hacer presente cuando el fiel devoto la besaba o la 
tocaba en una actitud mimética con lo realizado al llegar a la catedral giennense:

V [ERDADE]RO TRA[SUM]PTO DEL ROSTRO DIVINO DE N[UESTRO] S[EÑOR] 
JESUXR[IS]TO / Q[UE] SE VE[NE]RA EN LA S[AN]TA IGLESIA CATHEDRAL DE 
JAÉN/ SACADO DE SV ORIG [INA]L Y TOCADO A TAN S[AN]TA REL[IQUI]A.57

Con estas reliquias de contacto mantenían el recuerdo vivo de Cristo en 
su Pasión, así como de la preciada imagen giennense y llevaban a sus casas 
estas reproducciones donde serían contempladas y tocadas, pues todas las 
propiedades taumatúrgicas del original habían pasado a ellas. La Verónica de 
Jaén, además de en otros espacios religiosos, como ahora veremos, entraba en 
el ámbito doméstico para presidir altares, el cabecero de la cama o acompañar a 
sus propietarios a modo de joya o amuleto milagroso. Realidad similar a la vivida 
por la reliquia romana como testimonia el ejemplar, especialmente cercano a 

y su producción durante los siglos XVI y XVII (Córdoba: Universidad de Córdoba. 2012), 211-215. 
Para las verónicas realizadas en piel: Céline Bonnot-Diconne et al., «La datation des cuirs dorés: 
confirmer et affiner la chronologie d’un objet d’art décoratif», Technè 52 (2021): 68-74.

56	 Insinuación de los fundamentos que ha tenido el cabildo de la S. Iglesia Cathedral de Jaén para 
reformar la franqueza con que antes se cedía al impulso y fervor de los fieles en la adoración del 
Rostro Divino, f. 8. AHDJ, Capitular, Caja 70, AC, 2 de abril de 1732.

57	 Inscripción de la conservada en el retablo del Calvario de la iglesia de Santa Rosa de Viterbo en 
Santiago de Querétaro (México). 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

337A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

los modelos españoles, que se custodia en la iglesia de St. Martin de Aulendorf 
(Alemania) que muestra el rostro de Cristo sobre un lienzo blanco que ondea 
y que se acompaña con la leyenda «Qvesto e il ritratto del Volto Santo che é in 
Sanct Pietro Vaticano. Roma 1730» y añade en la zona inferior: «Ha toccato il 
Volto, S. Croce e la Lancia».58

Efectivamente, el cabildo contribuyó a su difusión y las utilizó como re-
galo devocional. Sus agentes en Madrid y en Roma las portaban para facilitar 
los negocios de importancia y agasajar a sus actores. Su tamaño, material o la 
calidad de la copia variaban en función del receptor. Por ejemplo, en el marco 
de la concordia del excusado, los buenos resultados que obtuvo para la catedral 
de Jaén el secretario de la Comisaría General de la Cruzada, hicieron que el 
cabildo acordara regalarle «una Verónica de la magnitud que les parezca co-
rrespondiente [a los capitulares encargados del asunto], atendida la persona y 
circunstancias».59 Incluso tenemos noticias de cómo se fundían piezas de plata 
de la sacristía para la realización de los engarces para las verónicas más ricas 
y destinadas a señaladas autoridades.60 También se constituyeron en una ex-
celente forma de agradecimiento para quienes colaboraban con la fábrica del 
templo, como fue el caso del ibreño residente en Puebla de los Ángeles, Pedro 
Pablo Sánchez López de los Arcos (1652- 1719), al que, en 1719, se entregaron: 

una Santa Verónica pintada en un christal del mismo tamaño del soberano y sa-
crosanto Rostro original de nuestro divino Jesús y redemptor amantísimo, otra del 
mesmo tamaño en lienzo puesta en bastidor, una dosena de las mayores que se usan 
traer en el pecho por allá, dos dosenas más pequeñas con la forma de agnus y otras 
dos menores en forma de corasonsitos engarzadas y dos sin engarsar.61

El conocimiento que la Corona tuvo de la reliquia hizo que, en 1585, a su 
paso por Jaén, Felipe II pidiera una copia para custodiarla en el monasterio de 
San Lorenzo de El Escorial, para lo que el cabildo preparó dos, una de las cuales 
terminaría en la catedral de Sevilla donde llegó a través del regente de la Real 
Audiencia, Bartolomé Márquez de Prado, en 1629 (fig. 7).62 En 1736, la reina 

58	 https://veronicaroute.com/1730/01/16/1730-4/ [26 de octubre de 2025].
59	 «Que se haga una Verónica y se remita al Secretario de la Comisaría General de Cruzada por los 

buenos oficios que ha hecho para la concordia del Escusado», 13 de octubre 1779, AHDJ, Capitular, 
caja 99, AC. 

60	 En este caso, para el nuncio, ya que había conseguido la renovación de la gracia de las vacantes. 
«Comisión para unas Verónicas», 29 de marzo de 1695, AHDJ, Capitular, caja 51, AC. En 1732 se 
tomaban dos azafates que habían llegado a la catedral procedentes del pontifical del obispo Marín 
y Rubio para «Que se haga y engarce un Santo Rostro y se haga un regalo», concretamente para el 
juez de la Reverenda Cámara Apostólica, Francisco Santiago Galarde. 8 de julio de 1732, AHDJ, 
Capitular, caja 70, AC. 

61	 Felipe Serrano Estrella y Ángel Justo Estebaranz, «“Aunque tan distante, muy cerca en su afecto”: 
El legado del indiano Pedro Pablo Sánchez López de los Arcos al antiguo Reino de Jaén», Tiempos 
Modernos 44 (2022): 250–252.

62	 Santos Márquez, «Devoción y culto a la Santa Verónica en la Capilla de Nuestra Señora de la Antigua 

https://veronicaroute.com/1730/01/16/1730-4/


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

338 Felipe Serrano Estrella

viuda Mariana de Neoburgo, solicitó desde Francia una verónica tocada a su 
original, a lo que el cabildo respondió favorablemente.63 Otros muchos perso-
najes de la corte accedieron a estas copias.64 También el alto clero contribuyó 
a la difusión de la devoción al Santo Rostro en la península ibérica como así lo 
constata la presencia de verónicas en muchas catedrales como las de Sevilla, 
Astorga, Teruel, Burgo de Osma, Granada, Toledo, Santiago de Compostela, 
Badajoz, Baeza y en la concatedral de Santa María la Redonda de Logroño.65 
Tampoco podemos olvidar al inquisidor general, Agustín Rubín de Ceballos, 
obispo de Jaén entre 1780 y 1793, que regaló varias verónicas a la parroquia 
de Santa María de la Asunción en Dueñas (Palencia), su localidad natal. De 
igual modo, tenemos testimonios de una devoción más extendida y asociada a 
otros focos importantes de espiritualidad según atestiguan las conservadas en 
diversos puntos del Camino de Santiago, como el monasterio de Santa María 
de San Salvador de Cañas (La Rioja), y otros muchos cenobios españoles, por 
ejemplo, San José del Carmen en Sevilla, Santa Catalina de Antequera (Má-
laga) o en San Millán de la Cogolla (La Rioja). Si nos adentramos en algunas 
de las clausuras giennenses cuyo patrimonio no fue especialmente maltratado 
durante la Guerra Civil, como fue el caso de la Concepción Franciscana y Santa 
Teresa, podemos constatar la expansión de la devoción y su acogida desde el 
momento de la fundación.66

de la catedral de Sevilla», 363-374.
63	 «Propuesta del Sr. Arcediano de Baeza», 9 de octubre de 1736, AHDJ, Capitular, caja 72, AC. 
64	 De Palma, Noticias del Santo Rostro…, 282-283. Sebastianus. Pintor de Jaén, ed. por Pedro A. Galera 

Andreu y Felipe Serrano Estrella (Jaén: Diputación de Jaén, 2016), 217-219 ; Pedro A. Galera Andreu 
y Felipe Serrano Estrella, «Intinerant Images. The incessant traffic of devotions; The Holy Face of 
Christ and Our Lady of Guadalupe in Mexico», en Le voyage: lieu de rencontres, d’echanges et 
d’imagination, editado por Alessia Bauer y Rachel Lauthelier-Mourier (Roma: Campisano-Hermann, 
2024), 60-61.

65	 La de Baeza formaría parte de uno de los dos retablos-relicario colocados en la capilla del Sagrario 
en 1679.

66	 El de la Concepción Franciscana está realizado sobre cristal (Guía digital IAPH, código: 
012305000290105.0000) y a él se suma una particular copia del Mandylion de Roma (Guía digital 
IAPH, código: 012305000290147.0000). En el monasterio de Santa Teresa se conservan dos, uno 
también sobre tabla, el más antiguo, que era propiedad del jurado Luis Coello de Bilches y que entró 
al tiempo de la fundación; mientras que el segundo se ha identificado con el donado por el capellán, 
Pedro Gómez de San Juan, en 1713. Carmen Eisman Lasaga, El patrimonio artístico del monasterio 
de Carmelitas descalzas de Jaén (Jaén: Instituto de Estudios Giennenses, 2008), 434-435.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

339A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

Fig. 7. Verónica, 
anónimo giennense, ca. 1584. 

Sevilla, Catedral de Santa María de la Sede y la Asunción



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

340 Felipe Serrano Estrella

A todas ellas habría que añadir las registradas en infinidad de inventa-
rios domésticos de la Edad Moderna, desde los más humildes hasta aquellos 
de mayor entidad, especialmente en los territorios del antiguo Reino de Jaén 
y en los limítrofes.67 Si revisamos los registros de bienes de las casas de Jaén, 
comprobaremos que no solían faltar «un agnus con engastes de plata, de S.n 

Juan y el S.to Rostro», «Una lámina del S.to Rostro, quatro reales» o la pintura 
del «Santo Rostro con marco dorado y dos láminas con cristales, cinquenta 
reales».68 La presencia de estas verónicas en los hogares giennenses testimonia 
la expansión y fuerza de la devoción. De hecho, en los testimonios de los viajeros 
europeos que llegaron a Jaén durante el siglo XIX, se constata la sorpresa que 
les produce ver: «En varias casas en donde había entrado durante el camino, 
me había llamado la atención las cabezas de Cristos grabadas de una manera 
singular, y supe que se trataba de las copias de un cuadro que se encuentra en 
esta capital».69

Unas y otras no hacían sino mantener viva aquella tradición que se ba-
saba en la oración a imágenes del rostro de Cristo para obtener el perdón de 
los pecados que, según Doublier, tuvo sus orígenes a mediados del siglo XIII.70 
Su expansión vendría con la aplicación de indulgencias y el desarrollo de la 
imprenta, medios de los que muy pronto se sirvieron los obispos y capitulares 
giennenses. Con los siglos, esta práctica penitencial se mantuvo viva y las re-
producciones del Santo Rostro, las verónicas, llegaron a todos los estratos de 
la sociedad y todavía hoy siguen muy presentes. 

7. Conclusiones
A lo largo de la Edad Moderna se tuvo en Jaén un profundo conocimiento 

de la liturgia desarrollada en torno a la Verónica de Roma. Una realidad que se 
hace especialmente visible en la obra de Juan de Acuña del Adarve, Discursos 
de las effigies y verdaderos retratos non manufactos del Santo Rostro y Cuerpo de 
Christo (1637), o en la argumentación que ofrece el cabildo giennense en 1731 
ante la prohibición de tocar la reliquia, Insinuación de los fundamentos que ha 

67	 Su presencia entre los bienes de la nobleza española: Marcus B. Burke y Peter Cherry, Collections of 
Paintings in Madrid, 1601–1755. Spanish Inventories, vol. 2 (Los Ángeles: Getty, 1997), 1294-1295. 

68	 «Inventario de bienes de María de Frailas», Archivo Histórico Provincial de Jaén (AHPJ), Protocolos 
Notariales, legajo 2107, 394. «Inventario de bienes de Lucas Armenteros», AHPJ, Protocolos Notariales, 
legajo 2107, 968v.

69	 Testimonio de lord Andrews Thomas Blayne (1810): Aurelio Valladares Reguero, La provincia de 
Jaén en los libros de viajes (Jaén: Ayuntamiento de Jaén-Universidad de Jaén, 2002), 603. Mientras 
que el Manual para viajeros por Andalucía y lectores en casa recordaba que abundaban las copias «en 
pequeños medallones de plata, niellos, en blanco y negro, que llevan los campesinos y los ladrones 
a manera de amuletos». Valladares Reguero, La provincia de Jaén…, 681. 

70	 Étienne Doublier, «“Sui pretiosissimi vultus Imago”: Veronica e prassi indulgenziale nel XIII e 
all’inizio del XIV secolo», 180-193. 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

341A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

tenido el cabildo de la S. Iglesia Cathedral de Jaén para reformar la franqueza 
con que antes se cedía al impulso y fervor de los fieles en la adoración del Rostro 
Divino. Sin duda, el deseo de situar la creación de ambos retratos en el mismo 
momento, durante la Pasión, y potenciar su carácter de reliquias “hermanas” 
fomentó este conocimiento. 

Esto explica los puntos en común de los programas iconográficos de los 
espacios que las custodiaban en la basílica de San Pedro y en la catedral de 
Jaén, donde, incluso, una copia de la reliquia allí guardada se mostraba perma-
nentemente para recordarla y ofrecer consuelo a quienes acudían fuera de las 
fechas de ostensión. También esta ceremonia manifestó notable cercanía, pues 
la mostración desde una zona elevada a través de un balcón se dio en ambos 
lugares. Del mismo modo, las copias de ambas reliquias en soportes diversos, 
como estampas, pinturas o medallas, circularon pese a las restricciones que 
surgieron en determinados momentos, especialmente, en torno a la romana. 
Y, finalmente, lo que se había convertido en algo exclusivo de la Verónica de 
Jaén, el que pudiera ser tocada por fieles y devotos, terminó por prohibirse y 
se utilizó el argumento de que en Roma no se permitía este contacto. 

Sin duda, el deseo de legitimar a la reliquia de Jaén condujo a esta cercanía 
con la Verónica de Roma y el conocimiento y contacto con aquella permitieron 
el desarrollo de un ceremonial con numerosos elementos en común tal y como 
hemos expuesto en este trabajo. 

Bibliografía 
Alors Bersabé, Teresa María. El gremio cordobés de guadamecileros y su produc-

ción durante los siglos XVI y XVII. Córdoba: Universidad de Córdoba, 2012.
Ballardini, Antonella. «L’altare del Volto Santo nell’antico San Pietro». En Da 

San Pietro in Vaticano. La tavola di Ugo di Carpi per l’altare del Volto Santo, 
editado por Simona Turriziani y Pietro Zander, 20-49. Génova: Sagep, 2022.

Bonnot-Diconne, Céline, Lucile Beck, Jean Pierre Fournet Jean-Pierre, Félix de 
la Fuente Andrés e Ingrid Caffy. «La datation des cuirs dorés: confirmer et 
affiner la chronologie d’un objet d’art décoratif». Technè 52 (2021): 68-74.

Brown, Peter. The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity. 
Chicago: University of Chicago Press, 1981. 

Burke, Marcus B., y Peter Cherry. Collections of Paintings in Madrid, 1601–1755. 
Spanish Inventories, vol. 2. Los Ángeles: Getty, 1997. 

Carboni, Franca. «Il Mandylion. Struttura e stato di conservazione». En Mand-
ylion. Intorno al Sacro Volto, da Bisanzio a Genova, ed. por Gerhard Wolf, 
Colette Dufour Bozzo y Anna Rosa Calderoni Masetti, 107-108. Milán: 
Skira, 2004.

Cazabán, Alfredo. «Las reproducciones autorizadas del Santo Rostro». Don Lope 
de Sosa 193 (1929): 25–27.

Cruz Rodríguez, Javier. «Tesoros religiosos en la Edad Moderna: el coleccionis-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

342 Felipe Serrano Estrella

mo y el mecenazgo en torno a la Salamanca barroca». En II Encuentro de 
Jóvenes Investigadores en Historia Moderna. Líneas recientes de investigación 
en Historia Moderna, editado por Félix Labrador Arroyo, 833-846. Madrid: 
Universidad Rey Juan Carlos, 2015.

Dávila y Toledo, Sancho. Litaniae in cultum Sanctae Faciei Christi Domini. Baeza: 
Mariana de Montoya, 1613. 

De Acuña del Adarve, Juan. Discursos de las effigies y verdaderos retratos non 
manufactos del Santo Rostro y Cuerpo de Christo Nuestro Señor desde el prin-
cipio del mundo. Villanueva de Andújar: Juan Furgolla de la Cuesta, 1637.

De Bourdeille Brantôme, Pierre. Ouvres du Seigneur de Brantôme. París: Jean-
François Bastien, 1787.

De Palma y Camacho, Federico. Noticias del Santo Rostro de Nuestro Señor 
Jesucristo que se venera en la Santa Iglesia Catedral de Jaén. Jaén: Tomás 
Rubio y Campos, 1887.

De Rus Puerta, Francisco. Historia eclesiástica del Reino y Obispado de Iaén. 
Jaén: Francisco Pérez de Castilla, 1634.

Doublier, Étienne. «“Sui pretiosissimi vultus Imago”: Veronica e prassi indul-
genziale nel XIII e all’inizio del XIV secolo». En The European fortune of 
the Roman Veronica in the Middle Ages (Convivium Supplementum 2017), 
editado por Amanda Murphy et al., 180-193. Brno: Masarykova Univer-
zita, 2017.

Eisman Lasaga, Carmen. El patrimonio artístico del monasterio de Carmelitas 
descalzas de Jaén. Jaén: Instituto de Estudios Giennenses, 2008.

Galera Andreu, Pedro A. y Felipe Serrano Estrella, «Intinerant Images. The 
incessant traffic of devotions; The Holy Face of Christ and Our Lady of 
Guadalupe in Mexico». En Le voyage: lieu de rencontres, d’echanges et 
d’imagination, editado por Alessia Bauer y Rachel Lauthelier-Mourier, 
55-70. Roma: Campisano-Hermann, 2024.

Heredia Moreno, María del Carmen. «Origen y difusión del águila bicéfala en 
la platería religiosa española e hispanoamericana». Archivo Español de 
Arte 274 (1996): 183-194.

Kühne, Hartmut. Ostensio Reliquiarum. Untersuchungen über Entstehung, Aus-
breitung, Gestalt. Berlín: De Gruyter, 2000.

Marchal Jiménez, Ángel. La platería giennense en el contexto español de la Edad 
Moderna (1530-1800). Jaén: Universidad de Jaén, 2024.

Martínez Rojas, Francisco Juan. «“Novam ecclesiam egregia structura facere. 
Documentos episcopales y pontificios para la construcción de la catedral 
de Jaén (siglos XV-XVI)». Giennium 2 (1999): 337-394.

Martínez Rojas, Francisco Juan. «Santo rostro». En Cien obras maestras de la 
Catedral de Jaén, editado por Felipe Serrano Estrella, 14-17. Jaén: Uni-
versidad de Jaén, 2012.



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

343A la manera de Roma. La Verónica de Jaén, la reliquia y la devoción

Pereda Espeso, Felipe. Las imágenes de la discordia: política y poética de la ima-
gen sagrada en la España del cuatrocientos. Madrid: Marcial Pons, 2007.

Pereda Espeso, Felipe. «La Santa Faz de Cristo y la Verónica». En El griego de 
Toledo. Pintor de lo visible y lo invisible, editado por Fernando Marías 
Franco, 211-215. Madrid: Fundación el Greco 2014, 2014.

Salmerón, Alfonso. Commentarii in Euangelicam historiam et in Acta apostolorum 
[...], tomus decimus, qui De Passione et Morte Domini nostri Iesus Christi. 
Madrid: Luis Sánchez, 1601. 

Santos Márquez, Antonio Joaquín. «Devoción y culto a la Santa Verónica en la 
Capilla de Nuestra Señora de la Antigua de la catedral de Sevilla». Cultura, 
Espaço & Memória 14 (2022): 363-374.

Sarzeaud, Nicolas. «Une renaissance de la copie? L’invention du fac-similé 
(XIVe-XVIe s.)». En La circulation des images en Europe, editado por L. 
Saint-Raymond, 43-68. París: Mare & Martin, 2023.

Sarzeaud, Nicolas. «Festa and Feria: on the exhibitions of Christ relics during 
fairs and the coordination of sanctuary and merchant calendars in the 
Middle Ages». En Fairs, Cities and Merchants. Spatiotemporal Analyses 
(14th-17th century), editado por J. L. Gaulin y S. Rau, 77-94. Berlín: De 
Gruyter, 2025. 

Serrano Estrella, Felipe. «Santo Rostro sostenido por ángeles». En Sebastianus. 
Pintor de Jaén, editado por Pedro A. Galera Andreu y Felipe Serrano Es-
trella, 217-219. Jaén: Diputación de Jaén, 2016.

Serrano Estrella, Felipe. «Plata y alhajas de la catedral de Jaén: un tesoro en 
competencia con el templo». En Contribución al conocimiento de la platería 
en la Edad Moderna, editado por Rosario Anguita Herrador, 149-203. Jaén: 
Universidad de Jaén, 2018.

Serrano Estrella, Felipe. «Sebastián Martínez y las copias de la capilla mayor de 
la catedral de Jaén». En Las copias de obras maestras de la pintura en las 
colecciones reales de los Austrias y el Museo del Prado, editado por David 
García Cueto, 42-53. Madrid: Museo Nacional del Prado, 2021.

Serrano Estrella, Felipe y Ángel Justo Estebaranz. «“Aunque tan distante, muy 
cerca en su afecto”: El legado del indiano Pedro Pablo Sánchez López de 
los Arcos al antiguo Reino de Jaén». Tiempos Modernos 44 (2022): 221-263.

Serrano Estrella, Felipe. «The Ceremony for the Ostension of the Holy Face 
at Jaén Cathedral». En Suspendre l’éphémère: l’art de la fête en Europe 
à l’Èpoque moderne, editado por Sabine Frommel, Juliette Ferdinand y 
Giulia Cicali, 285-305. Roma: Campisano/Hermann, 2024. 

Serrano Estrella, Felipe. «Tocar lo sagrado. El culto al Santo Rostro de Jaén». 
En Cinco sentidos. Sensorialidad, arte y cultura escenográfica en la Edad 
Moderna, editado por Carmen González Román y Concepción Lopezosa 
Aparicio, 191-220. Valencia: Tirant Lo Blanch, 2025.

Turriziani, Simona y Pietro Zander. «L’ostensione del Volto Santo: storia e de-



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.12 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 313-344

344 Felipe Serrano Estrella

vozione tra antica e nuova basilica». En Da San Pietro in Vaticano. La tavola 
di Ugo di Carpi per l’altare del Volto Santo, editado por Simona Turriziani 
y Pietro Zander, 50-65. Génova: Sagep, 2022.

Valladares Reguero, Aurelio. La provincia de Jaén en los libros de viajes. Jaén: 
Ayuntamiento de Jaén-Universidad de Jaén, 2002.

Ximenes Patón, Bartolomé. Historia de la antigva y continvada nobleza de la 
civdad de Iaén. Jaén: Pedro de la Cuesta, 1628.

Wolf, Gerhard. «La Veronica e la tradizione romana di icone». En Il ritratto e 
la memoria. Materiali 2, editado por Augusto Gentili, Philippe Morel y 
Claudia Cieri Via, 9-35. Roma: Bulzoni, 1993. 

Wolf, Gerhard. «“Or fu sì fatta la sembianza vostra?”: sguardi alla “vera icona” 
e alle sue copie artistiche». En Il volto di Cristo, editado por Giovanni 
Morello y Gerhard Wolf, 103-114. Milán: Electa, 2000.



Recensiones / Book Reviews





ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.13

347ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 347-351

Maximiliano Barrio Gozalo. 
Las Iglesias nacionales de España en Roma: 

Santiago y Montserrat.
Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2025, 400 pp. 

ISBN: 978-84-220-2397-5

La monografía que presentamos es, sin duda alguna, una de las mejores 
obras de Maximiliano Barrio, reconocido historiador, que fue profesor de la 
Universidad de Valladolid y es miembro del Instituto español de Historia Ecle-
siástica (Roma) y correspondiente de la Real Academia de Historia. 

La obra es, en realidad, la culminación de un largo proceso que iniciara el 
autor allá por 1994 con un espléndido artículo titulado «La Real Casa de Santia-
go y San Ildefonso de la nación española de Roma a mediados del Setecientos» 
(Anthologica Annua, 41 [1994]: 281-309). A éste seguiría más de una decena de 
trabajos publicados tanto en España como fuera de nuestras fronteras. Ahora 
tenemos la ocasión de conocer el producto final, meditado, trabajado, de un 
excelente historiador. Historiador que se preocupa, ante todo de ofrecer luz en 
aquellos pasajes más complejos de la vida de las dos instituciones estudiadas. 
Así, por ejemplo, confirma la falsedad de las tesis del “funcionario” José García 
del Pino quien, como es sabido, a mediados del siglo XVIII, para agradar a su 
Rey manipuló la documentación de la época con el fin de atribuir el origen de 
la Iglesia y Hospital de Santiago a un Infante castellano, Don Enrique, hijo de 
Fernando III, desdeñando a su verdadero fundador, el Obispo Paradinas.

Como tendrá ocasión de ver el lector, el libro, pese a su extensión y te-
mática, es de lectura amena, engancha si se me permite la expresión, pues 
nos presenta una historia, en ocasiones, casi detectivesca, con idas y venidas, 
altibajos, personajes asombrosos y hechos que, pese a movernos en un ambiente 
supuestamente religioso, harían palidecer a gañanes y estafadores. Pero ante 
todo habría que decir que el trabajo de Barrio es muy rico. Rico en temática 
puesto que, pese a tener un solo hilo conductor, como resulta obvio desde su 
título, abarca un extenso periodo histórico que recorre siglos con situaciones de 
lo más variadas. El autor nos describe, con la misma prosa elegante y pausada, 
la fachada de las iglesias de Santiago o Montserrat, o la lucha descarnada por 
el control de estas iglesias por algunos sujetos indeseables. 

El libro consta formalmente de cuatro capítulos que, en realidad, responden 
a dos bloques temáticos, si queremos llamarlos así: El lugar pío de la Corona de 
Castilla y el lugar pío de la Corona de Aragón. En su origen, aunque difuminados 
por la bruma de los tiempos, se ocupa, entre otras cosas, de realidades como la 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.13 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 347-351

348 José Cuesta Revilla

Cofradía de Montserrat, San Nicolás de los catalanes, Santa Margarita de los 
catalanes… como pequeños veneros donde comenzó todo, para luego desvelar 
dos cauces claramente diferenciados, los lugares Píos, que, finalmente, acaban 
confluyendo en un solo río: la unión de Santiago y Montserrat. Realidad que, 
aun hoy, sigue produciendo sus frutos, como es sabido.

En ese devenir histórico Maximiliano Barrio estudia, con el detalle y la 
minuciosidad que le caracterizan, situaciones y personajes, tratando, a su vez, 
de llegar a conclusiones bien fundamentadas que puedan ser útiles para conocer 
la verdadera esencia de estas instituciones. A estos efectos ha estudiado con 
especial interés dos aspectos importantísimos. Uno de ellos es el patrimonio 
de dichos lugares píos. Pero sobre todo la lucha por el control de estos. En este 
punto destaca, como una constante siempre alerta, el poder real. Por eso Barrio 
se esfuerza especialmente en definir, o delimitar, el alcance del mismo. Así es 
objeto de especial atención una figura que, casi hasta nuestros días, ha sido 
fuente de controversia, el llamado Patronato Real.

Sirva como ejemplo la transcripción que el autor hace de una actuación 
llevada a cabo por los administradores del lugar Pío de la Corona de Castilla:

Los administradores acudieron en busca de protección a Felipe II y en 1585 le en-
viaron una «relación de Santiago de los españoles de Roma y del modo de gobierno 
que ha tenido de su fundación». En primer lugar, afirman que la iglesia no pertenecía 
al patronato real, pues la fundó y dotó Alfonso de Paradinas, que determinó que 
estuviera siempre regida por la nación española que residía en Roma, de forma 
que el dominio y patronazgo espiritual y temporal dependía exclusivamente los 
españoles residentes en la Corte romana (página 165).

Del mismo modo Barrio pone de relieve el intento recurrente de la Corte 
de Roma -Papas o Cardenales-, por hacerse con la titularidad o el control de 
los lugares píos, cuando en ellos el protagonismo correspondió, en todo caso, 
a la que podríamos denominar iglesia española.

Pese a que, como hemos dicho, la obra es un recorrido histórico por la 
vida de dos instituciones que, finalmente, se unifican, el trabajo de Barrio en 
ese camino va mucho más allá. No se limita, como erudito al uso, a reproducir 
datos y fechas que sirvan de apoyo a sus argumentos, sino que, además, hace 
sugerencias o llamadas al lector a fin de que también él pueda tomar posición 
ante lo que se le describe.

Por ejemplo, muchos de los que se han acercado a estudiar estas institu-
ciones llegan a conclusiones erróneas, o dejan de ofrecerlas, alegando falta de 
documentación u otras excusas más peregrinas. En efecto, el autor, al hilo del 
famoso Saco de Roma, afirma con contundencia:

Se ha dicho de forma reiterativa que casi todos los archivos romanos atribuyen a la 
escasez de documentación que conservan anterior a 1527 a los incendios y destruc-
ciones provocados por la soldadesca desmandada en aquellos días. Y con el archivo 
de Santiago de los Españoles sucedió igual, a pesar de que la primera indicación 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.13 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 347-351

349Maximiliano Barrio Gozalo. 
Las Iglesias nacionales de España en Roma: Santiago y Montserrat

sobre ello no se encuentra hasta la tardía fecha de 1755, cuando se redactó el Libro 
Maestro por orden de Manuel Ventura de Figueroa, el primer gobernador que se hacía 
cargo de la institución después del concordato de 1753, donde se afirma: «Hasta el 
año de mil quinientos treinta se encuentra mucha falta de papeles y documentos 
importantes de los derechos de la real Casa de Santiago de los españoles, ya por 
descuido de su custodia, ya porque se cree que los más antiguos se quemaron y 
perdieron de resultas del saco de Roma». Sin embargo, no debió ser así porque en los 
documentos cercanos a estos sucesos no se halla ninguna afirmación en este sentido 
y una ocasión muy oportuna para hacerlo habría sido el momento en que se anota 
la compra de un libro para que el secretario de Santiago, Alfonso de Castellanos, 
fuera asentando los inventarios de Iglesia, sacristía, casas, capellanes y hospitales, 
las congregaciones y decretos, y los instrumentos documentos notariales que inte-
resaran a la institución. Además, de los recibos firmados por arquitectos y maestros 
de obras, que se citan en los libros de camarlengo, se conservan intactos a partir de 
1485. Y también se ha conservado un número bastante crecido de instrumentos o 
documentos notariales entre los años 1453 y 1530, ninguno de los cuales presenta 
huellas de incendio. Por tanto, si algunos documentos del archivo se perdieron, no 
fue por la destrucción de 1527 sino por el descuido en su correlación, pues de los 
años siguientes también se conserva muy poco, si se exceptúa el citado libro de 
Alfonso de Castellanos (páginas 72-73).

Por otra parte, de entre los temas más caros al autor, que ya hemos apun-
tado, destaca el del control, gobierno y administración de los lugares píos. 
Pues bien, aunque es cierto que también en este aspecto ha habido notables 
vaivenes a lo largo de la historia, el autor, con prudencia, pero a la vez con 
convencimiento, sitúa a la Iglesia, en cualquiera de sus manifestaciones en 
ese importante desempeño. Por ejemplo, como es sabido, lo normal es que el 
gobierno corriera a cargo de un grupo de personas que integraban un órgano 
llamado Congregación General. Ésta, en el primer tercio del siglo XVI, estaba 
«constituida por los clérigos españoles que vivían permanentemente en Roma, 
por lo general, como empleados de la curia» (página 105).

Poco después, a finales de dicho siglo, y como recoge el autor literalmente 
del Libro de Decretos (AOP 72), el Obispo de Calahorra, Ochoa de Salazar, Go-
bernador del Lugar pío de la Corona de Castilla, recibe una carta del Cardenal 
Diego Deza que dice así:

Su Santidad me ha dicho y mandado haga notificar a las personas que tienen cargo 
del gobierno de Santiago que no hagan congregación para nombrar oficiales, como 
se suele hacer por este tiempo, hasta que Su Santidad lo mande y que las cosas se 
estén en el mismo estado que ahora están (página 106). 

Así se mantuvo todo hasta que en 1585 se reunió una congregación ex-
traordinaria convocada por el Cardenal Deza. A lo que, con delicadeza, pero 
con toda intención, añade Barrio Gozalo: «Ante la queja de varios congregantes, 
el Gobernador, el Obispo Juan Ochoa de Salazar, consiguió que abandonasen 
su intransigencia, haciéndoles ver que el Cardenal obraba con plenos poderes, 
recibidos del Papa». El 23 de diciembre del citado año el Cardenal nombra 60 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.13 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 347-351

350 José Cuesta Revilla

personas como Congregantes, si bien establece que el número definitivo, con 
el tiempo, debía ser de 40. 

Los nuevos estatutos fueron aprobados el 10 de agosto de 1587 de acuerdo 
con ellos la Iglesia y hospital de Santiago, según una cita literal que reproduce 
Barrio:

Había de ser de ser gobernada «por 40 personas, españoles naturales, nacidos en 
los reinos y provincias de Castilla graves, honradas, doctas, virtuosas y celosas de 
la honra de Dios y el provecho individual de la iglesia y hospital, y que hayan estado 
y residido en Roma dos años enteros, de los cuales ha de haber un gobernador, 
dos administradores cuatro disputados, un camarlengo, dos contadores y un ar-
chivista». Y, aunque no se especifica otra cosa, se advierte luego que el gobernador 
de la iglesia y hospital de Santiago sea una persona que sea patriarca, arzobispo u 
obispo, clérigo de cámara, o auditor de Rota, al que se podía prorrogar cada año 
en el cargo si no había persona que lo pudiera ocupar. Su misión seguía siendo, 
como ya establecían los primeros estatutos, «amparar la dicha iglesia y hospital, y 
defender sus bienes» (página 109).

El historiador, de nuevo, subraya la presencia eclesiástica en los lugares 
píos y deja al lector sacar las conclusiones oportunas. Si bien nunca deja de 
ser fiel a la verdad y recoge también los cambios que tienen lugar a lo largo de 
los muchos años de vigencia de estas pías instituciones. Así, afirma con total 
claridad que, como consecuencia de la ruptura de las relaciones diplomáticas 
de Felipe V con la Corte de Roma, por una 

Real Orden de 1754 desaparece el sistema de gobierno que había administrado la 
iglesia y hospital de Santiago desde finales del siglo XVI, y el monarca asume la 
autoridad que antes tenía la congregación de los cuarenta y los oficiales por ella 
nombrados, y la delega en el embajador que es quien nombra al Gobernador. La 
consolidación del Patronato Real estaba asegurada (páginas 191-192).

El Capítulo IV cierra la obra con la unión de Santiago y Montserrat, y en 
él se llega casi hasta nuestros días. Por poner algún reparo, aunque mínimo, 
creo el autor podía habernos ayudado más, con su experiencia y conocimien-
tos, a desbrozar algunas cuestiones hoy candentes, como la personalidad o la 
naturaleza del “nuevo” lugar pío… pero deja esto en las manos de los futuros 
investigadores y cierra su trabajo por los años cuarenta del siglo XX con la 
creación del Centro Superior de Estudios Eclesiásticos, en cuyo seno surgió el 
Instituto Español de Historia Eclesiástica.

Pero mi comentario quedaría incompleto si no hiciera mención al excelente 
Anexo documental de esta monografía. La densidad y calidad de las fuentes y 
bibliografía recogidas lo dicen todo. Por lo que respecta al complejo mundo de 
los archivos, Barrio ha indagado en el de Simancas, en el de la Embajada de Es-
paña ante la Santa Sede, en el Archivo Histórico Nacional y, fundamentalmente, 
en el de la Obra Pía. Éste es un archivo excepcional, cuyo verdadero alcance y 
contenido es aun hoy desconocido. Su sola extensión ya es impresionante, como 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.13 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 347-351

351Maximiliano Barrio Gozalo. 
Las Iglesias nacionales de España en Roma: Santiago y Montserrat

también lo es su espléndida conservación en las dependencias de la biblioteca 
de la Iglesia Nacional de España en Roma.

Un elogio merece también la recopilación de bibliografía que nos ofrece 
el autor, aun cuando advierte que no figura toda la manejada. Se trata de pu-
blicaciones selectas, elegidas con mucho acierto. Pero permítaseme que, en un 
breve excursus, destaque cómo, a través de la lectura de esta relación bibliográ-
fica, se adivinan sin mucho esfuerzo los tres autores que, a mi juicio, más han 
contribuido al estudio de unas instituciones tan complejas como las abordadas. 
Desde la óptica eclesiástica, Justo Fernández Alonso, investigador tenaz y exce-
lente historiador, del que se recogen casi una veintena de publicaciones, y, por 
otro lado, nuestro autor, el profesor Maximino Barrio Gozalo. Pero creo que 
es también de justicia destacar la aportación, desde la óptica civil, de Manuel 
Vaquero Piñeiro, en la actualidad profesor de Economía en la Universidad de 
Perugia, pues alguna de sus obras, como la monografía La renta y las casas, 
son ya un referente indispensable para cualquier estudioso de los Lugares Píos. 

Por último, no me cabe sino felicitar al Instituto Español de Historia Ecle-
siástica, de Roma, y a su Director, José Jaime Brosel, por su acierto en patroci-
nar la edición de esta obra, así como a la Biblioteca de Autores Cristianos por 
su publicación. La sola elección del trabajo, así como su presentación formal, 
incluida la elegantísima portada incluida, nos demuestran que esta prestigiosa 
editorial vuelve por sus cauces. 

Algunas de las páginas de este libro, gracias a la pasión contenida del 
autor, nos traen a la vista escenas del glorioso pasado de España en Roma, que, 
a cualquier compatriota bien nacido, emocionarían («había espacios que eran 
reconocidos como lugar español»). O el relato de fiestas, nuestras, que el pueblo 
romano asumía como propias, «con asistencia del mismísimo Papa». Ojalá que 
el ímprobo trabajo llevado a cabo por Maximiliano Barrio Gozalo sirva también 
para afianzar la presencia secular de la Obra Pía “Establecimientos españoles 
en Roma”, dedicada siempre a los fines previstos por sus fundadores y con un 
marco jurídico estable que la preserve de pretensiones espurias.

José Cuesta Revilla 
Universidad de Granada

Granada, España
cuestarevilla@ugr.es  

https://orcid.org/0000-0003-1301-3006 

https://orcid.org/0000-0003-1301-3006




ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.14

353ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 353-358

Patrícia Marques de Souza. 
El Ars Moriendi: ¿Cómo enseñar y aprender 

a bien morir en la Baja Edad Media?
Valencia: Ultreia, 2024, 282 pp. ISBN: 978-84-128605-9-7

https://ultreia.ucv.es/index.php/ultreia/catalog/book/30 

La publicación de El Ars Moriendi: ¿Cómo enseñar y aprender a bien morir 
en la Baja Edad Media? (2024) de Patrícia Marques de Souza, como el quinto 
volumen de la Colección Isabel de Villena de la editorial Ultreia, adscrita al 
Institut Isabel de Villena d’Estudis Medievals i Renaixentistes (IVEMIR-UCV), es 
una obra de madurez intelectual que revisita nuestra comprensión de la cultura 
de la muerte en el tardomedievo. Se inserta con pertinencia en una colección 
que, por definición, promueve el diálogo interdisciplinario entre los estudios 
humanísticos y la espiritualidad, abrazando el eje diacrónico que se extiende 
del siglo XIII al XVII. La investigación no solo contribuye de manera decisiva 
al ámbito de los estudios humanísticos, sino que establece un diálogo con el 
campo de estudio de la revista Specula, de Humanidades y Espiritualidad, que 
consolida su posicionamiento en el debate académico y evidencia la vitalidad de 
la investigación tardomedieval. El estudio se centra con precisión en el análisis 
exhaustivo del incunable Arte de Bien Morir y Breve Confesionario, impreso por el 
tipógrafo germánico Pablo Hurus en Zaragoza hacia 1480; una joya tipográfica 
que condensa, en su esencia, la respuesta doctrinal y pedagógica de la Iglesia 
ante la omnipresente fijación bajomedieval por la salvación.

El armazón teórico de Marques de Souza no se limita a una simple exposi-
ción de datos, sino que se asienta en una aproximación rigurosa de antropología 
histórica de corte fenomenológico. Este enfoque, que se distingue por su búsqueda 
de las experiencias y significados culturales, permite a la autora superar las limi-
taciones de una “historia religiosa” meramente descriptiva para adentrarse en una 
“historia social de lo religioso” que desentraña la agencia y la performatividad 
de las creencias. En esta visión, la cultura de la muerte no se concibe como un 
reflejo pasivo de las estructuras sociales o de las tragedias demográficas de la 
época, sino como un dispositivo pedagógico y disciplinario activo, un discurso, 
un método y una pedagogía específicos provenientes de la Iglesia, meticulosa-
mente diseñado para normativizar, unificar y, en última instancia, controlar el 
complejo sistema de ritos, miedos y esperanzas en torno al trance final. Esta 
aproximación se alinea con las lecturas más críticas de la función de la Iglesia 
como constructora de hegemonías simbólicas, revelando cómo las directrices 
espirituales se traducían en formas concretas de organizar la vida y la muerte.

https://ultreia.ucv.es/index.php/ultreia/catalog/book/30


ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.14 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 353-358

354 Anna Isabel Peirats Navarro

El abordaje iconográfico de la autora es igualmente revelador, ya que se 
inspira en la hermenéutica de Jérôme Baschet, pero trascendiendo la mera 
descripción de las imágenes para comprender la «realización plástica del sen-
tido» de las mismas. Marques rechaza explícitamente la dicotomía panofskiana 
entre iconografía e iconología, argumentando que la imago medieval no debe 
ser vista como un mero significado, sino como un productor de sentido diná-
mico, una entidad activa y potente que posee una función epifánica al hacer 
tangible lo invisible y presente lo ausente. La imagen, lejos de ser una simple 
ilustración o un mero acompañamiento del texto, se convierte, en Marques, 
en un instrumento de comunicación total, un lenguaje visual autónomo que 
interpela los sentidos, la memoria y la afectividad del espectador, configurando 
una verdadera “pedagogía visual” que opera a un nivel mucho más profundo 
que la mera catequesis intelectual.

En un gesto de criterio revisionista, la obra se posiciona frontalmente 
frente a las tesis de la historiografía clásica de la muerte (representada por fi-
guras como Huizinga, Tenenti, Vovelle e incluso Ariès, en algunas de sus fases). 
Marques disiente con convicción de aquellas interpretaciones que han reducido 
la experiencia de la muerte bajomedieval a un mero «lamento del fin del placer 
terrenal» o que han confinado al moribundo a la pasividad de un espectador 
de su propio destino. Por el contrario, la autora argumenta que la narrativa 
del Ars Moriendi es, en su esencia, un imperativo a la acción, un manual explícito 
diseñado para estimular la agencialidad y el libre albedrío del cristiano. En esta 
relectura, el moribundo no es una víctima pasiva de la enfermedad o del miedo, 
sino el “protagonista” activo de su propia batalla escatológica, empoderado 
para tomar decisiones conscientes y activas que determinarán su salvación. 
Esta perspectiva es crucial, pues dota al moribundo de una subjetividad y una 
capacidad de elección que a menudo han sido subestimadas por la historiogra-
fía, abriendo nuevas vías para entender la autonomía individual dentro de los 
marcos doctrinales y disciplinarios impuestos por la Iglesia.

La génesis del Ars Moriendi se inscribe, como Marques demuestra, en un 
profundo reordenamiento de la religiosidad cristiana bajomedieval, donde una 
serie de transformaciones teológicas, sociales y culturales convergieron para 
crear un terreno fértil para esta literatura. La individualización del destino, 
marcada por la consolidación del Purgatorio a finales del siglo XII, transformó 
radicalmente la relación con la muerte, intensificando la angustia por morir sin 
la debida preparación y fomentando una piedad más interiorizada. La nueva 
antropología del pecado, influenciada por teólogos como Anselmo de Canterbury 
y Abelardo, evolucionó de una herencia adánica a un acto consciente de voluntad, 
acentuando la responsabilidad moral del individuo y la necesidad de una confesión 
sincera. Paralelamente, la clericalización de los ritos y la sacramentalización 
de la muerte fueron impulsadas por el IV Concilio de Letrán (1215), que hizo 
obligatorias la confesión anual, la comunión pascual y la extremaunción, y que 
configuró el lecho de muerte como un escenario litúrgico donde la penitencia 
y el arrepentimiento se convertían en pilares de la salvación. Finalmente, el 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.14 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 353-358

355Patrícia Marques de Souza. 
El Ars Moriendi: ¿Cómo enseñar y aprender a bien morir 
en la Baja Edad Media?

contexto de crisis y el memento mori global, donde las recurrentes catástrofes 
demográficas como la Peste se interpretaban como castigos divinos, intensificaron 
la necesidad de un recordatorio elocuente y didáctico de la brevedad de la vida 
y la ineludibilidad del juicio final, haciendo de la muerte un topos omnipresente 
codificado en sermones, literatura y, crucialmente, en la imaginería visual.

El éxito sin precedentes del Ars Moriendi es, como subraya Marques, 
incomprensible sin la invención de la imprenta y la consiguiente difusión masiva 
de los grabados. La autora destaca la conexión simbiótica entre este fenómeno 
tecnológico y la corriente espiritual de la Devotio Moderna, surgida en los Paí-
ses Bajos. Esta corriente promovía una piedad más íntima, la lectura personal 
y, fundamentalmente, la accesibilidad de los textos en lengua vernácula. Esta 
accesibilidad era revolucionaria, democratiza el conocimiento religioso antes 
reservado a una élite latina eclesiástica, y permite que los illiterati tuvieran 
acceso visual y textual a las enseñanzas salvíficas. La monografía contextualiza 
con maestría el taller de Pablo Hurus en Zaragoza, un epicentro tipográfico 
clave en la Corona de Aragón, que revela cómo este impresor germánico no solo 
importó la técnica de la xilografía, sino que adaptó y difundió grabados que 
seguían modelos germánicos. Este proceso facilitó la circulación internacional 
de una iconografía paneuropea de la muerte, demostrando la permeabilidad 
de las fronteras culturales. El proyecto gráfico de Hurus no era meramente co-
mercial, sino un ambicioso programa didáctico para instruir visualmente a los 
fieles sobre la vida virtuosa y la preparación para el buen morir. La imprenta, 
además, fue instrumentalizada y apoyada por los Reyes Católicos, quienes vie-
ron en ella un potente instrumento para la consolidación de la unidad política, 
cultural y religiosa de sus reinos. Hurus fue el primero en personalizar su obra 
con emblemas y lemas, como la icónica frase: In omnibus operibus tuis, memorare 
novissima tua (En todas tus obras, recuerda tus postrimerías), grabando así la 
conciencia de la muerte de forma indeleble en el imaginario popular.

El objeto central de estudio es el incunable Arte de Bien Morir y Breve 
Confesionario, impreso por el alemán Pablo Hurus en Zaragoza hacia 1480. Este 
incunable es un testimonio del inicio del arte tipográfico en la Península Ibérica 
y es una de las 26 ediciones conocidas de la versión corta (QS, Quamvis secun-
dum philosophum tertio Ethicorum), de las cuales la mayoría circuló en lenguas 
vernáculas. El rigor del análisis de Marques de Souza radica en su estudio en 
profundidad de los once grabados que componen esta versión, argumentando 
que su importancia es central para el éxito del género literario y su pedagogía. 
Estos grabados no son, en su interpretación, meras ilustraciones pasivas, sino 
que constituyen una dramaturgia visual que sitúa al moribundo en el centro 
de una batalla espiritual cósmica. La habitación del agonizante se convierte 
en un escenario íntimo donde se enfrentan las fuerzas diabólicas (tentación) 
y angélicas (inspiración), que escenifican la agonía como un campo de batalla 
para el alma. Marques subraya la dialéctica de las cinco tentaciones diabólicas 
y sus correspondientes inspiraciones angélicas, revelando su compleja simbo-
logía y su funcionamiento pedagógico. En la Tentación de la Fe (Incredulidad), 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.14 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 353-358

356 Anna Isabel Peirats Navarro

el Diablo, astuto, siembra dudas sobre la existencia del Infierno. La imagen 
no solo condena la idolatría (aludiendo al rey Salomón), sino, crucialmente, 
la violencia contra uno mismo a través del suicidio y la autoflagelación. Mar-
ques interpreta con agudeza al autoflagelante como una referencia implícita al 
movimiento penitencial que, como consecuencia de la Peste, a menudo rozaba 
la heterodoxia; el suicidio, por su parte, se presenta como el «contramodelo 
de una buena muerte», una condena rotunda a la desesperación extrema. El 
recurso visual del demonio alado que oculta deliberadamente a los intercesores 
celestiales con un paño es una potente metáfora visual de la ceguera espiritual.

En la Tentación de la Desesperación el Diablo actúa como un fiscal impla-
cable, utilizando la memoria del moribundo para recordarle los siete pecados 
capitales y la omisión de las obras de misericordia. Los demonios no solo acusan, 
sino que exhiben las “armas del crimen” (cuchillo por homicidio/ira, prendas por 
extorsión/avaricia), y una diablesa semidesnuda simboliza la lujuria, apelando 
a la memoria pecaminosa del moribundo. La Buena Inspiración contrarresta 
esta embestida presentando a cuatro pecadores arrepentidos que alcanzaron la 
salvación (San Pedro, San Pablo, María Magdalena y el buen ladrón), actuando 
como ejemplos paradigmáticos de la infinita misericordia divina. El análisis de 
la tentación de la impaciencia es científicamente denso al vincular la agresión 
del enfermo contra los monjes con la ira y el cuestionamiento de la justicia 
divina ante el dolor. 

Marques ofrece una lectura crítica de la iconografía de Dios Padre soste-
niendo una flecha y un flagelo, estableciendo una fuerte correlación implícita 
con la Peste Bubónica, que en el siglo XV se interpretaba como un castigo divino. 
En la tentación de la vanagloria (Soberbia), dirigida a los “varones perfectos”, 
la soberbia es condenada como la raíz de todos los vicios. Marques destaca el 
contraste visual entre las coronas terrenales ofrecidas por los demonios y el 
consuelo celestial, mientras que la aterradora boca de Leviatán representa la 
entrada al Infierno, un lugar de tormentos eternos, demostrando la complejidad 
y la polisemia de las representaciones del más allá. Finalmente, la tentación 
de la avaricia es interpretada como la “última jugada” del Diablo, reflejando 
la condena de la usura y el apego a las riquezas en el contexto del crecimiento 
mercantil bajomedieval. El ángel, con un gesto simbólico, exige la pobreza vo-
luntaria, un ideal de la Devotio Moderna, y la total concentración en el Cristo 
crucificado.

Un punto de máxima contribución científica y rigor crítico en la obra de 
Marques es su detallado análisis de la iconoclasia material documentada en 
una copia catalana del Ars Moriendi impreso por Hurus en 1493. El hallazgo 
de que el poseedor del libro rayó o borró los rostros de diez demonios en cinco 
grabados constituye una prueba empírica del “impacto sintomático” de las 
imágenes y de su profundo poder psicológico sobre el espectador. Este acto 
es una transformación del objeto en un elemento dinámico y vivo. Demues-
tra que el espectador reconoció la capacidad performativa de la imagen y su 
influencia real en el combate espiritual. Este hallazgo es fundamental para la 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.14 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 353-358

357Patrícia Marques de Souza. 
El Ars Moriendi: ¿Cómo enseñar y aprender a bien morir 
en la Baja Edad Media?

historiografía de la recepción, ya que revela la compleja interacción entre el 
objeto, el texto, la imagen y la experiencia personal del devoto, desmintiendo 
la visión del lector medieval como un receptor pasivo y revelando su capacidad 
de resistencia y resignificación.

Además, la monografía argumenta que la omisión de un duodécimo 
grabado que representara la “mala muerte” o la condena infernal en el ciclo 
iconográfico de los incunables no fue un descuido o una casualidad, sino 
una elección pedagógica y doctrinalmente significativa. Esta ausencia es una 
prueba contundente de la inefabilidad esperada del camino propuesto por el Ars 
Moriendi: si el cristiano seguía las instrucciones diligentemente, la salvación (la 
“buena muerte”) era el único resultado posible y garantizado, configurando así 
una pedagogía de la esperanza. La muerte no se concebía como un final, sino 
como un “pasaje a la eternidad”, donde el alma, representada como un niño 
desnudo (símbolo de pureza y renacimiento), salía de la boca del difunto y era 
recibida por los ángeles, guías celestiales de la buena muerte. Esta lectura de 
la ausencia es tan significativa como la interpretación de la presencia, y reve-
la una intencionalidad retórica profunda en la construcción de este discurso 
escatológico.

En definitiva, la monografía de Marques de Souza constituye un aporte 
relevante que ilumina la complejidad del tránsito entre la vida y la muerte en 
el tardomedievo, ofreciendo una visión profunda y matizada de cómo los textos 
y las imágenes convergieron para asegurar el destino eterno del cristiano en 
un momento de profunda crisis existencial y religiosa. Es una lectura esencial 
para la historia de la espiritualidad, la imprenta, y la cultura visual en la Baja 
Edad Media.

Su publicación en Ultreia editorial, dentro de la Colección Isabel de Villena, 
subraya su valor al integrar con maestría la Historia del Libro, la Antropología 
Histórica y la Teología. El estudio aporta una visión renovada de la función 
pedagógica de la literatura y demuestra cómo la tipografía aragonesa (Hurus) 
se integró en la vanguardia de la difusión devocional europea, haciendo el co-
nocimiento teológico accesible y popular. La monografía es de extraordinaria 
utilidad tanto para especialistas como para el público no iniciado, ya que permite 
entender el «viaje que se desarrolla en las fronteras entre la vida y la muerte», 
un umbral existencial donde la enseñanza no solo buscaba la comprensión 
intelectual, sino la movilización de todos los sentidos (visión, audición, tacto, 
habla) en el lecho de muerte, creando una experiencia holística y transforma-
dora. La autora demuestra que la cultura de la muerte no solo impactaba en 
la vida espiritual, sino que modelaba la vida social y material del individuo de 
maneras profundas y duraderas. 

En suma, Marques de Souza ofrece un estudio riguroso que consolida el 
entendimiento de que, en el tardomedievo, «texto e imagen confluían en un 
único objetivo: enseñar a los fieles a bien morir». Es una obra que invita a una 
reflexión profunda y matizada sobre la muerte, la vida y la persistencia de las 
ansiedades humanas a lo largo de la historia. Es, sin duda, un título fundamental 



ISSN: 0074-0160 · ISSN-e: 2974-7309
https://doi.org/10.59530/ANTHANN.2025.72.14 ANTHOLOGICA ANNUA 72 (2025): 353-358

358 Anna Isabel Peirats Navarro

en el catálogo de Ultreia y una referencia obligada para quienes investigan la 
espiritualidad, la cultura visual y la pedagogía del alma en la Baja Edad Media.

Anna Isabel Peirats Navarro 
Universidad Católica de Valencia “San Vicente Mártir”

Valencia, España
anna.peirats@ucv.es  

https://orcid.org/0000-0001-6957-262X 

mailto:anna.peirats@ucv.es
https://orcid.org/0000-0001-6957-262X





	M0-INE-72
	M1-INE-72
	M2-INE-72
	_Hlk172019104

	M3-INE-72
	_Hlk66991514
	_Hlk208574046
	_Hlk209547028
	_Hlk208593544
	_Hlk208651391
	_Hlk208651175
	_Hlk111314646
	_Hlk208835147
	_Hlk208652787
	_Hlk208602921

	M4-INE-72
	_Hlk206567390
	_Hlk206566976
	_Hlk206567308
	_Hlk206598068

	M5-INE-72
	M6-INE-72
	M7-INE-72
	OLE_LINK5
	OLE_LINK6
	OLE_LINK8
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	OLE_LINK7
	_Hlk215692957
	_Hlk215693871
	OLE_LINK3

	M8-INE-72
	M9-INE-72
	_heading=h.l2he7mlh8lvq
	_heading=h.l02xrm6qcaqm
	_heading=h.c2m30hxnccw5
	_heading=h.rv24pxb3dboj
	_heading=h.w79f9877jvwe
	_heading=h.1i7krc3xlxqc
	_heading=h.hsilg9p0rzmo
	_heading=h.3cmq269ou3k2
	_heading=h.eofi5eyq5gyh
	_heading=h.s21qbyjr2fkf
	_Hlk211704766

	M10-INE-72
	_Hlk215261353
	_Hlk215261408
	_Hlk215275204
	_Hlk213089880

	M11-INE-72
	M12-INE-72
	M13-INE-72
	_Hlk183117188

	M14-INE-72



